Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu
G n A I T A https:/ /siducat.org/index.php/ghaitsa
ISSN-ONLINE: 2721-1592

This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0
International License

Received: 20 April 2025 Revised: 10 Mei 2025 Accepted: 3 Juni 2025

Revitalisasi Peradaban Islam: Menjembatani Teori
Reformis dan Realitas Kontemporer

Ahmad Khaerussalam!, Ahmad Faruq Khaqiqi?, Abdurrahman Siregar3

123Universitas PTIQ Jakarta

Email:
lahmadkhaerusssalam@mbhs.ptiq.ac.id
2a.faruqkhaqiqi@gmail.com
Sregarisme@gmail.com

Abstract: This study examines the efforts to revive Islamic civilization through the thoughts of modern
reformist figures such as Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Fazlur Rahman, Syed
Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Farugi, and Nurcholish Madjid. Their ideas cover a wide range of fields, from
politics and education to Islamic epistemology. However, the implementation of these theories in the
contemporary Islamic world still faces many obstacles, both in terms of state structures, global challenges,
and internal issues of the ummah. This study uses a qualitative approach with a literature study method to
analyze these obstacles and propose several solutions. The results of the analysis indicate that the revival of
Islamic civilization needs to begin with educational reform, strengthening a culture of critical thinking, and
collaboration between Muslim countries in facing global challenges together.

Keywords: Islamic revival, reform of thought, Islamic education, global challenges, civilization;

282


user
Typewritten text
Received: 20 April 2025		         Revised: 10 Mei 2025		        Accepted: 3 Juni 2025 





This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License

1. PENDAHULUAN

Diskursus mengenai kebangkitan peradaban Islam tetap menjadi isu yang relevan dan urgen
dalam kajian peradaban kontemporer. Dalam realitas global yang sarat dengan tantangan
modernitas baik dalam bentuk sekularisasi nilai, revolusi teknologi, hingga krisis kemanusiaan
pertanyaan mengenai posisi strategis umat Islam dan prospek kebangkitannya menjadi semakin
mendesak untuk ditelaah secara kritis dan komprehensif. Wacana kebangkitan ini bukan sekadar
romantisasi kejayaan masa lalu, melainkan respons aktif terhadap kondisi umat yang memerlukan
reformulasi dan revitalisasi nilai-nilai Islam dalam kerangka modernitas.

Sejarah mencatat bahwa peradaban Islam pernah memimpin dunia dalam berbagai bidang
intelektual dan sains, khususnya pada abad ke-8 hingga ke-13 M, dengan Baghdad dan Cordova
sebagai pusatnya (Yatim, 2018). Namun, kenyataan kontemporer menggambarkan sebaliknya.
Dunia Islam kini menghadapi kesenjangan teknologi, krisis identitas, instabilitas politik, dan
ketimpangan ekonomi yang mengindikasikan perlunya strategi kebangkitan yang tidak hanya
berbasis historis, tetapi juga operasional dan kontekstual.

Kebangkitan peradaban Islam tidak dapat didekati secara simplistik sebagai proyek replikasi
sejarah. Ia harus dimaknai sebagai proses transformatif yang menuntut reinterpretasi nilai-nilai
Islam secara kreatif dalam menghadapi tantangan zaman. Pembaruan pemikiran, penguatan
institusi pendidikan dan riset, pengembangan ekonomi syariah, serta integrasi ilmu pengetahuan
dengan nilai-nilai spiritual menjadi komponen krusial dalam upaya ini.

Pemikir Muslim seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, dan Muhammad Rasyid
Ridha telah merintis fondasi awal kebangkitan Islam modern dengan menekankan pentingnya
pembaruan pemikiran (tajdid), ijtthad, dan persatuan umat sebagai strategi menghadapi
keterbelakangan (Yatim, 2018). Mereka menilai bahwa kemunduran umat Islam bukan berasal dari
ajarannya, melainkan dari ketertinggalan ilmu pengetahuan, praktik keagamaan yang statis, serta
dominasi taklid.

Gagasan tersebut kemudian diperkuat oleh pemikir-pemikir seperti Fazlur Rahman dengan
pendekatan double movement-nya, Ismail Raji al-Faruqi dengan Islamisasi ilmu pengetahuan, serta
Syed Muhammad Naquib al-Attas dengan rekonstruksi epistemologi dan konsep adab sebagai basis
pendidikan Islam (Binti Khalid & Putri, 2020). Di Indonesia, pembaruan pemikiran Islam turut
disuarakan oleh Nurcholish Madjid, yang menekankan pentingnya desakralisasi terhadap aspek
duniawi, pembaruan tafsir, serta keterbukaan terhadap demokrasi dan pluralisme dalam bingkai
nilai-nilai spiritual Islam.

Meskipun banyak tokoh pembaru Islam telah menawarkan berbagai teori dan pendekatan yang
progresif untuk membangkitkan kembali kejayaan peradaban Islam, kenyataannya cita-cita tersebut
masih menghadapi banyak hambatan (Rahmawati & Hasanah, 2015). Salah satu tantangan
utamanya adalah kesenjangan antara teori yang ideal dan kenyataan yang dihadapi umat Islam saat
ini (Khairiyah, 2019). Di tengah arus globalisasi dan perkembangan teknologi digital, umat Islam
justru dihadapkan pada tantangan baru sekaligus peluang besar untuk melakukan perubahan (Fiqri
et al., 2023).

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis
kesenjangan antara formulasi teoretis dan realitas empiris dalam wacana kebangkitan peradaban
Islam. Selain mengeksplorasi kontribusi pemikiran tokoh-tokoh pembaharu Islam, tulisan ini juga
mengkaji tantangan kontemporer yang dihadapi umat serta merumuskan strategi kebangkitan yang
aplikatif, integratif, dan berorientasi masa depan. Diharapkan, kajian ini dapat berkontribusi dalam
memperkuat agenda kebangkitan peradaban Islam secara global dan kontekstual.

283 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293



ISSN-ONLINE: 2721-1592

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka (library
research) sebagai kerangka utama. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menganalisis secara
mendalam berbagai teori kebangkitan peradaban Islam serta mengkaji kesenjangan antara formulasi
konseptual dan realitas empirik umat Islam di era kontemporer.

Sumber data yang digunakan terdiri dari literatur primer dan sekunder, mencakup karya-karya
tokoh pembaharu Islam serta berbagai studi akademik terkait peradaban Islam, pembangunan, dan
tantangan global. Selain itu, artikel jurnal, buku, yang relevan turut digunakan untuk mendukung
analisis kontekstual.

Metode analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dan sintesis tematik-
komparatif. Analisis ini diarahkan untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, dinamika
transformasi pemikiran, serta hambatan struktural dan kultural yang menghambat realisasi teori
kebangkitan. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat dirumuskan kerangka strategis yang
aplikatif dalam menjembatani teori dan realita kebangkitan peradaban Islam.

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
Kejayaan dan Kemunduran Peradaban Islam Klasik

Periode keemasan Islam, yang secara umum dikenal berlangsung dari abad ke-8 hingga abad
ke-13 Masehi, merupakan masa ketika peradaban Islam mencapai puncak kejayaannya dalam
berbagai aspek kehidupan manusia. Masa ini ditandai oleh kemajuan pesat dalam bidang ilmu
pengetahuan, kebudayaan, filsafat, kedokteran, matematika, serta seni dan arsitektur. Tonggak
penting dari era ini dimulai saat Dinasti Abbasiyah berhasil memantapkan kekuasaannya dan
memindahkan pusat pemerintahan dari Damaskus ke Baghdad pada tahun 762 M (Rosyidi, 2016).
Perpindahan ini bukan sekadar administratif, melainkan membawa transformasi besar dalam
lanskap intelektual dan kultural dunia Islam. Baghdad kemudian tumbuh menjadi kota metropolitan
yang megah, tempat berkumpulnya para ilmuwan, sastrawan, ahli filsafat, dan seniman dari berbagai
penjuru dunia, menjadikannya pusat gravitasi ilmu pengetahuan dan peradaban global (Yatim,
2018).

Salah satu tonggak monumental dalam periode ini adalah lahirnya gerakan penerjemahan
besar-besaran yang didukung penuh oleh Khalifah Al-Ma'mun. Melalui lembaga yang dikenal
sebagai Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan), para cendekiawan Muslim menerjemahkan
berbagai karya klasik dari Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab. Namun, upaya ini tidak
hanya berhenti pada penerjemahan semata; para ilmuwan Muslim justru melakukan kritik,
pengembangan, dan sintesis terhadap teks-teks yang mereka kaji (Yatim, 2018). Dengan demikian,
tradisi intelektual Islam tidak hanya bersifat transformatif, tetapi juga produktif melahirkan teori-
teori baru yang menjadi sumbangan penting bagi khazanah pengetahuan umat manusia.

Dalam bidang sains dan matematika, kontribusi para ilmuwan Muslim sangat menonjol. Al-
Khawarizmi (780-850 M), misalnya, dikenal sebagai perintis ilmu aljabar dan penemu algoritma
yang kelak menjadi fondasi bagi perkembangan teknologi informasi masa kini. Sementara itu, Ibnu
al-Haytham (965-1040 M) membawa revolusi dalam studi optik melalui karyanya Kitab al-Manazir,
yang memengaruhi ilmuwan Barat seperti Roger Bacon. Di bidang kedokteran, Ibnu Sina (980—
1037 M) menulis Al-Qanun fi al-Tibb, sebuah ensiklopedia medis yang menjadi rujukan utama di
universitas-universitas Eropa hingga berabad-abad kemudian (Yatim, 2018). Karya-karya ini
menunjukkan betapa sains dan agama dalam Islam tidak pernah diposisikan sebagai dua kutub yang
saling menegasikan, melainkan saling menguatkan dan memberi arah bagi kemajuan umat manusia
(Mabhrisa, 2022).

Kemegahan peradaban Islam juga tercermin dalam pencapaian arsitekturalnya. Pada masa ini,
berbagai bangunan monumental berdiri megah dengan estetika yang luar biasa. Masjid Agung

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 284



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License

Cordoba di Spanyol, Masjid Al-Azhar di Kairo, dan kompleks Alhambra di Granada merupakan
contoh nyata dari kejayaan arsitektur Islam klasik. Inovasi dalam teknik konstruksi, penguasaan
terhadap motif geometris, serta penggunaan kaligrafi sebagai unsur dekoratif menciptakan sebuah
gaya arsitektur yang tidak hanya khas, tetapi juga memiliki pengaruh estetika lintas zaman dan lintas
budaya hingga hari ini (Seed, 2014).

Ada sejumlah faktor utama yang menjadi pendorong lahir dan berkembangnya peradaban
Islam klasik (Yatim, 2018); Pertama, nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran Islam itu sendiri. Al-
Qur’an dan hadits Nabi Muhammad SAW banyak memberikan dorongan kepada umat Islam untuk
mencari ilmu, merenung secara rasional, dan menggali hikmah dari ciptaan Allah. Hal ini
menjadikan pencarian ilmu sebagai bagian integral dari ibadah dan manifestasi ketakwaan. Kedua,
adanya dukungan politik dan finansial dari para khalifah dan elit penguasa terhadap dunia ilmu
pengetahuan. Mereka tidak hanya bertindak sebagai pemimpin politik, tetapi juga sebagai patron
yang mendukung secara aktif pendirian lembaga-lembaga pendidikan dan penelitian, seperti Bayt
al-Hikmah, madrasah, dan observatorium astronomi.

Ketiga, karakter kosmopolitan dari peradaban Islam yang terbuka terhadap pertemuan dan
dialog dengan tradisi-tradisi intelektual lain, baik dari Yunani, Persia, India, maupun Tiongkok.
Sikap keterbukaan ini memungkinkan terbentuknya proses akulturasi dan asimilasi pengetahuan
yang memperkaya perkembangan keilmuan Islam. Keempat, lahirnya sistem pendidikan yang
tertata dengan baik melalui institusi-institusi madrasah. Salah satu contohnya adalah Madrasah
Nizamiyyah di Baghdad yang berdiri pada tahun 1067 M. Madrasah ini menjadi pionir dalam
pengelolaan pendidikan tinggi yang sistematis, bahkan menjadi cikal bakal model universitas
modern di Eropa.

Kontribusi peradaban Islam klasik terhadap dunia tidak dapat disangkal. Dalam sains, para
ilmuwan Muslim seperti Jabir ibn Hayyan dalam kimia dan Ibnu al-Haytham dalam fisika
memperkenalkan metode observasi dan eksperimen yang menjadi fondasi dari metode ilmiah
modern (Yatim, 2018). Di bidang filsafat, pemikiran rasional para filosof Muslim seperti Al-Farabi,
Ibnu Sina, dan Ibnu Rushd tidak hanya melestarikan pemikiran Yunani, tetapi juga
mengembangkan teori-teori baru yang mengintegrasikan rasionalitas dan spiritualitas (Seed, 2014).
Warisan ini kemudian menginspirasi filsafat skolastik di Eropa dan memberi warna dalam renaisans
ilmiah Barat.

Kontribusi besar juga terlihat dalam bidang matematika, seperti pengembangan aljabar,
trigonomettri, serta sistem angka Arab lengkap dengan konsep nol yang sangat revolusioner. Dalam
bidang kedokteran, sistem rumah sakit yang dikembangkan oleh umat Islam memperkenalkan
standar baru dalam pengelolaan kesehatan, termasuk penerapan karantina, sistem farmasi, hingga
teknik bedah. Rumah sakit-rumah sakit ini menjadi model rujukan dalam pembentukan sistem
kesehatan modern di Barat.

Namun, sebagaimana banyak peradaban besar lainnya, kejayaan Islam klasik tidak berlangsung
abadi. Memasuki abad ke-13 M, tanda-tanda kemunduran mulai terlihat. Salah satu penyebab
eksternal yang paling menghancurkan adalah invasi Mongol yang berpuncak pada penghancuran
Baghdad pada tahun 1258 M (Yatim, 2018). Serangan ini meruntuhkan infrastruktur ilmiah dan
budaya yang telah dibangun selama berabad-abad. Dari sisi internal, berkembangnya pandangan
keagamaan yang sempit dan kaku, memudarnya semangat ijtihad, serta semakin lebarnya jurang
antara ilmu agama dan ilmu umum, turut mempercepat stagnasi intelektual di dunia Islam.
Penutupan “pintu ijtihad” secara bertahap menjadi titik balik menurunnya dinamika pemikiran
kritis.

Di sisi lain, faktor politik seperti terjadinya disintegrasi kekuasaan dan konflik internal antar
wilayah kekuasaan Islam menyebabkan melemahnya basis ekonomi dan institusional. Kemunduran
ini diperparah oleh perubahan rute perdagangan global serta dominasi kolonialisme Eropa yang

285 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293



ISSN-ONLINE: 2721-1592

merampas banyak sumber daya dan wilayah strategis dunia Islam (Yatim, 2018). Meski demikian,
penting untuk dicatat bahwa kemunduran ini tidak bersifat merata. Beberapa wilayah, seperti
Kekaisaran Ottoman, masih menunjukkan vitalitas budaya, politik, dan militer yang cukup kuat
hingga abad ke-16 dan 17 M.

Sekalipun mengalami kemunduran, warisan peradaban Islam klasik tetap hidup dan
berpengaruh hingga hari ini. Banyak fondasi sains dan sistem pendidikan modern bertumpu pada
pencapaian para ilmuwan Muslim di masa lalu. Pengaruh arsitektur Islam masih dapat ditemukan
dalam berbagai bangunan kontemporer, sementara motif geometris dan estetika kaligrafi Islam
bahkan menjadi objek kajian dalam ilmu matematika dan seni modern. Yang lebih mendalam,
peradaban Islam klasik telah menawarkan sebuah model berharga: bagaimana rasionalitas dan
spiritualitas dapat bersinergi secara harmonis. Model inilah yang kini menjadi sangat relevan bagi
upaya dunia kontemporer dalam merumuskan hubungan yang sehat dan konstruktif antara agama
dan modernitas.

Tokoh-Tokoh Pembaru dan Teori Kebangkitan Islam Modern

Setelah melalui masa keemasan dan menyaksikan kemunduran peradaban Islam klasik, para
pemikir Muslim modern berupaya merumuskan berbagai strategi untuk membangkitkan kembali
potensi umat Islam di tengah tantangan kolonialisme, modernitas Barat, dan stagnasi internal
(Muslih, 2012). Berbagai pendekatan teoritis dan metodologis telah ditawarkan oleh tokoh-tokoh
terkemuka dari berbagai latar belakang keilmuan, geografis, dan kecenderungan pemikiran. Masing-
masing memberikan kontribusi signifikan terhadap upaya merevitalisasi peradaban Islam dalam
konteks dunia modern.

1. Jamaluddin Al-Afghani

Jamaluddin Al-Afghani merupakan pionir penting dalam perumusan awal teori kebangkitan
Islam modern (Rahmawati & Hasanah, 2015). Ia melihat bahwa keterbelakangan umat Islam bukan
disebabkan oleh ajaran Islam itu sendiri, melainkan oleh penyimpangan dalam pemahaman dan
praktik keagamaan yang ditandai oleh sikap taklid yang membelenggu akal. Dalam konteks ini, Al-
Afghani mengajukan pan-Islamisme gagasan tentang persatuan umat Islam lintas teritori dan
mazhab sebagai fondasi kebangkitan peradaban Islam.

Al-Afghani menekankan bahwa kebangkitan harus diawali dengan pembaruan pemikiran
keagamaan yang rasional, terbuka, dan progresif. Baginya, penguasaan terhadap ilmu pengetahuan
dan teknologi modern bukan bertentangan dengan nilai-nilai Islam, tetapi justru merupakan bagian
dari implementasi ajaran Islam yang mendorong pencarian ilmu. Konsep “al-ruja’ ila al-Qur’an”
(kembali kepada Al-Qur’an) yang ia gagas bukan berarti menolak modernitas, melainkan
merupakan seruan untuk menggali semangat progresif dalam teks wahyu, guna menemukan titik
temu antara Islam dan kemajuan zaman (Seed, 2014).

2. Muhammad Abduh

Muhammad Abduh salah satu tokoh modernis yang paling berterpelajar. Abduh sangat
menckankan pentingnya pelajaran disiplin ilmu pengertahuan modern. Ia memperjuangkan ide
perubahan, agar kembali kepada Islam awal yang murni, mengadopsi ilmu pengetahuan, dan belajar
dari ide-ide dan intuisi-intuisi modern tanpa mengorbankan Agama. Ia memilih jalan tengah, yaitu
dengan memperjuangkan perubahan disatu sisi, dan bahwa perubahan itu harus dibimbing oleh
Islam di sisi yang lain. Ia mengajak agar kembali ke Islam generasi awal (salaf), Islam yang sederhana,
seperti Islamnya Nabi Muhammad Saw. dan para sahabat yang murni dan tidak rumit, dan mengajak
agar menggunakan ujtihad untuk memecahkan masalah-masalah kontemporer (Seed, 2014).

Abduh juga mengajak untuk menghindari taklid buta, agar kita mengetahui apa sesungguhnya
Islam itu. Ia juga berpendapat bahwa Islam adalah Agama fitrah, yang berarti bahwa ia tidak bisa
dan tidak akan pernah bertentangan dengan alam, hukum alam dan ilmu-ilmu yang muncul. Jika

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 286



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License

ada ketidaksesuaian itu bukan karena Islamnya, tapi karena penafsirannya yang keliru. Diantara isu
yang sangat ia tekankan adalah gagasan mengenai tidak adanya konflik atau pertentangan antara
akal dan wahyu. Ia yakin bahwa penemuan-penemuan ilmiah masa kini sehakan dengan al-Qur’an.

3. Muhammad Rasyid Ridha

Rasyid Ridha merupakan salah satu tokoh pembaharu Islam terkemuka pada masa modern.
Pendidikan formalnya dimulai di madrasah tradisional di kampung halamannya, kemudian
dilanjutkan ke Al-Madrasah Al-Wathaniyyah Al-Islamiyyah di Tripoli pada tahun 1882 sebuah
institusi yang didirikan oleh Syaikh Husain al-Jisr sebagai respons terhadap dominasi pendidikan
Kristen. Melalui kedekatannya dengan al-Jisr, Ridha mulai mengenal gagasan pembaruan Islam,
termasuk pemikiran Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh yang ia baca melalui majalah
Al-‘Urwah al-Wuthgqa.

Pertemuannya langsung dengan Abduh di Beirut menjadi momen krusial yang memperkuat
tekadnya dalam jalan pembaruan. Karena tekanan politik di Suriah, ia pindah ke Mesir pada Januari
1898 dan di sana semakin aktif menekuni pemikiran reformis bersama Abduh. Dari kolaborasi
keduanya lahir majalah Al-Manar (17 Maret 1898), yang menjadi wadah penting bagi penyebaran
ide-ide pembaruan serta tafsir modern al-Qur’an yang dikenal sebagai Tafsir al-Manar. Tafsir ini
awalnya berasal dari kuliah-kuliah Abduh, yang kemudian ditulis dan disusun oleh Ridha, dan
dilanjutkan sendiri olehnya setelah wafatnya sang guru pada 1905 (Rahmawati & Hasanah, 2015).

Dalam bidang politik, Ridha berpandangan bahwa kebangkitan umat Islam memerlukan
kesatuan di bawah satu kepemimpinan, sistem hukum, dan sistem pendidikan yang bersumber dari
syariat Islam. Ia mengusulkan kebangkitan kembali sistem kekhalifahan sebagai bentuk ideal negara
Islam. Menurutnya, calon khalifah harus memenuhi syarat tertentu, seperti kapasitas ijtihad,
penguasaan ilmu agama, dan kemampuan berbahasa Arab. Untuk itu, ia mengusulkan pendirian
lembaga pendidikan tinggi yang khusus mendidik calon khalifah, di mana pemilihannya dilakukan
secara bebas oleh para lulusan lembaga tersebut, kemudian disahkan oleh Ahl al-Halli wa al-‘Aqdi
dati seluruh dunia Islam .

4. Fazlur Rahman

Fazlur Rahman , mungkin banyak yang menganggap sebagai pemikir modernis,tetapi akan
lebih pas jika di katakan bahwa ia adalah pemikir neo-modernis . Rahman menawarkan metodologi
yang sistematis dan ilmiah dalam proses pembaruan pemikiran Islam abad ke-20. Melalui
pendekatannya yang terkenal sebagai double movement, ia merumuskan cara membaca Al-Qut’an
secara historis-kontekstual. Pendekatan ini mengharuskan pembaca Al-Qur’an untuk memahami
makna ayat dalam konteks sejarah pewahyuan, kemudian mengekstrak prinsip-prinsip universalnya
untuk diaplikasikan dalam konteks kekinian.

Bagi Rahman, kebangkitan peradaban Islam tidak akan tercapai tanpa reformasi menyeluruh
dalam sistem pendidikan Islam. Ia menekankan pentingnya integrasi antara ilmu-ilmu keislaman
klasik dan metodologi ilmu modern, serta perlunya membangun tradisi keilmuan yang kritis,
terbuka, dan progresif. Pendekatannya menjadi inspirasi bagi banyak lembaga pendidikan Islam
kontemporer yang ingin menjembatani tradisi dan modernitas.

5. Ismail Raji al-Faruqi

Ismail Raji al-Farugi memperkenalkan konsep Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai solusi atas
krisis epistemologis yang menimpa umat Islam. Melalui lembaga yang ia dirikan, International
Institute of Islamic Thought (III'T), ia mengembangkan metodologi integratif untuk mengislamkan

berbagai cabang ilmu pengetahuan modern, dengan tujuan menghilangkan dikotomi antara ilmu
agama dan ilmu sekuler (Binti Khalid & Putri, 2020) .

Menurut Al-Faruqi, kebangkitan peradaban Islam mensyaratkan reformulasi paradigma
keilmuan yang berbasis tauhid. Epistemologi Islam, dalam pandangannya, harus mampu menjawab

287 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293



ISSN-ONLINE: 2721-1592

tantangan modernitas tanpa kehilangan akar spiritualnya. Ia juga menekankan bahwa proyek
kebangkitan Islam tidak cukup hanya bersifat politik atau sosial, tetapi harus dimulai dari ranah
intelektual dan filosofis.

6. Syed Muhammad Naquib al-Attas (lahir 1931)

Syed Muhammad Naquib al-Attas merupakan salah satu tokoh terpenting dalam diskursus
kebangkitan peradaban Islam dari jalur epistemologi dan pendidikan. Berbeda dari pendekatan
politik maupun hukum yang diusung oleh pembaru lain, al-Attas menekankan bahwa inti
permasalahan umat Islam terletak pada kerusakan dalam tatanan ilmu pengetahuan, atau apa yang
ia sebut sebagai kekacauan ilmu (confusion of knowledge) (Paramitha Nanu, 2021). Oleh karena
itu, dalam pandangannya, upaya membangkitkan kembali peradaban Islam harus dimulai dari
reformasi konsep-konsep dasar dalam ilmu, serta pembangunan kembali sistem pendidikan Islam
yang berakar pada pandangan dunia Islam (Islamic worldview).

Konsep utama yang ditawarkan al-Attas adalah Islamisasi ilmu pengetahuan, yang ia bedakan
secara tajam dari sekadar penyesuaian formal terhadap ilmu-ilmu Barat. Islamisasi versi al-Attas
berangkat dari krittk mendalam terhadap asumsi-asumsi filsafat Barat yang sekuler, dan
menyerukan perlunya pembersihan terhadap istilah, konsep, dan definisi dalam ilmu modern yang
bertentangan dengan tauhid (Binti Khalid & Putri, 2020). Menurutnya, ilmu yang dibangun di atas
pandangan dunia sekuler akan menghasilkan orientasi hidup yang menjauh dari tujuan penciptaan
manusia menurut Islam.

Di bidang pendidikan, al-Attas memperkenalkan konsep adab sebagai prinsip sentral. Adab
bukan hanya sopan santun, melainkan mencakup pengetahuan dan pengakuan terhadap kedudukan
yang tepat dari manusia, ilmu, dan Tuhan (Muhibuddin, 2022). Kehilangan adab, menurutnya, akan
melahirkan manusia yang tidak tahu batas dan kehilangan arah hidup. Oleh karena itu, pendidikan
Islam haruslah bersifat komprehensif, menggabungkan dimensi spiritual, intelektual, dan etis, guna
melahirkan insan ‘adib (manusia beradab), yaitu manusia yang tahu tujuan hidupnya dan bertindak
sesuai dengan nilai-nilai Ilahiyah.

7. Seyyed Hossein Nasr

Seyyed Hossein Nasr menawarkan pendekatan kebangkitan Islam yang bercorak tradisionalis.
Ia meyakini bahwa peradaban Islam hanya dapat bangkit kembali apabila mampu merawat dan
merevitalisasi warisan intelektual dan spiritualnya yang kaya. Melalui konsep scientia sacra, Nasr
mengajukan kerangka pemikiran yang memadukan spiritualitas, filsafat perennial, dan sains
tradisional dalam satu sistem pengetahuan yang sakral(Khaerussalam, 2025). Nasr secara kritis
menolak adopsi modernitas yang bersifat sekuler dan destruktif terhadap tatanan nilai. Ia
menegaskan pentingnya kembali kepada tradisi intelektual Islam klasik sebagai basis untuk
menghadapi tantangan modernitas . Perspektif ini memberi alternatif penting dalam diskursus
kebangkitan Islam yang cenderung didominasi oleh pendekatan rasionalis dan aktivis.

8. Nurcholish Madjid

Nurcholish Madjid , sebagai seorang intelektual Muslim Indonesia, Nurcholish Madjid dikenal
luas karena gagasannya yang moderat, rasional, dan inklusif. Ia mempelopori gerakan “Islam Yes,
Partai Islam No” pada awal 1970-an, sebagai bentuk kritik terhadap politisasi agama serta ajakan
untuk memisahkan identitas keislaman dari simbol-simbol politik partisan. Menurutnya, Islam
sebagai ajaran universal harus melampaui batas-batas formal dan bersifat substantif dalam
kehidupan sosial. Cak Nur juga mengembangkan gagasan tentang sekularisasi, yang seringkali
disalahpahami. Baginya, sekularisasi bukanlah upaya menghilangkan agama, melainkan desakralisasi
terhadap hal-hal duniawi yang selama ini diperlakukan seolah-olah suci. Ia menegaskan bahwa Islam
tidak bertentangan dengan demokrasi, pluralisme, dan modernitas selama ketiganya dijalankan
dalam kerangka nilai-nilai etika dan spiritual Islam (Nasution, 1996).

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 288



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License

Gagasan Cak Nur menekankan bahwa umat Islam harus merevitalisasi pemahaman
keagamaannya agar tidak terjebak pada simbolisme semata. Ia mengajak umat Islam untuk kembali
pada substansi ajaran, melalui pendekatan rasional dan kontekstual terhadap teks-teks keagamaan.
Dalam pandangannya, reformasi pendidikan Islam, pembaruan tafsir, dan penguatan akhlak adalah
kunci menuju kebangkitan peradaban Islam di era modern. Warisan intelektual Nurcholish Madjid
sangat besar pengaruhnya dalam diskursus keislaman di Indonesia. Ia membuka jalan bagi
munculnya pemikiran-pemikiran progresif di kalangan intelektual Muslim dan membangun
jembatan dialog antara Islam dan dunia modern secara harmonis.

Realita Dunia Islam Kontemporer

Menganalisis kondisi dunia Islam saat ini memerlukan pendekatan multidimensional yang
mempertimbangkan aspek sosial-politik, ekonomi, pendidikan, serta perkembangan ilmu
pengetahuan dan teknologi. Kompleksitas tantangan yang dihadapi umat Islam kontemporer tidak
dapat dipahami secara parsial (Muslih, 2012), karena ia merupakan hasil dari interaksi panjang
antara faktor-faktor historis, struktural, dan global yang berlangsung selama berabad-abad. Dalam
kerangka ini, pembahasan realita dunia Islam masa kini dapat dipetakan ke dalam beberapa dimensi
utama berikut.

1. Kondisi Sosial-Politik Dunia Islam

Lanskap sosial-politik di dunia Islam saat ini memperlihatkan keragaman yang cukup
mencolok mulai dari sistem monarki absolut, kerajaan konstitusional, hingga negara-negara
republik yang mencoba menerapkan demokrasi (Asari, 2019). Namun demikian, terdapat sejumlah
karakteristik umum yang menandai dinamika politik di banyak negara Muslim. Pertama,
kecenderungan otoritarianisme yang masih kuat, ditandai dengan dominasi kekuasaan eksekutif,
lemahnya oposisi, dan keterbatasan partisipasi publik. Kedua, rapuhnya institusi demokrasi dan
civil society yang belum berfungsi secara optimal sebagai penyeimbang kekuasaan. Ketiga, tingginya
frekuensi konflik internal dan instabilitas politik yang berkepanjangan.

Tantangan dalam bidang tata kelola (governance) menjadi masalah serius di sebagian besar
negara Muslim. Korupsi yang merajalela, lemahnya supremasi hukum, dan inefisiensi birokrasi telah
menghambat proses pembangunan. Di banyak negara, sistem checks and balances berjalan tidak
efektif, sementara transparansi dalam pengelolaan sumber daya publik seringkali tidak memadai.
Dalam konteks global, dunia Islam juga terlibat dalam berbagai konflik berkepanjangan yang
bersifat multidimensi. Kasus Palestina, krisis di Suriah dan Yaman, serta ketegangan sektarian di
Timur Tengah menjadi potret nyata dari kompleksitas tantangan keamanan yang dihadapi umat
Islam saat ini. Persaingan antara kekuatan global dan regional, dinamika politik minyak, serta isu
terorisme turut memperumit posisi politik negara-negara Muslim di panggung internasional.

2. Perkembangan Ilmu Pengetahuan dan Teknologi

Salah satu tantangan utama yang menonjol dalam dunia Islam kontemporer adalah
kesenjangan teknologi yang signifikan dibandingkan dengan negara-negara maju. Indikator-
indikator kunci seperti jumlah hak paten, produktivitas publikasi ilmiah, serta investasi dalam
bidang riset dan pengembangan (R&D) menunjukkan ketertinggalan yang mencolok. Data dari
berbagai lembaga internasional menunjukkan bahwa negara-negara anggota Organisasi Kerja Sama
Islam (OIC) secara kolektif hanya menyumbang sekitar 1% dari total pengeluaran global untuk
R&D, padahal mereka mewakili lebih dari 23% populasi dunia. Jumlah peneliti aktif per satu juta
penduduk di negara-negara Muslim juga masih jauh di bawah rata-rata global.

Meski demikian, terdapat inisiatif dari beberapa negara untuk mengejar ketertinggalan
tersebut. Arab Saudi dengan proyek futuristik NEOM-nya, Uni Emirat Arab dengan program luar
angkasa dan teknologi digitalnya, serta Malaysia dengan pengembangan kawasan teknologi tinggi
menunjukkan upaya serius untuk membangun kapasitas sains dan teknologi. Namun, hambatan
struktural masih membayangi: kurangnya ekosistem inovasi yang sehat, lemahnya sinergi antara

289 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293



ISSN-ONLINE: 2721-1592

institusi akademik dan dunia industri, serta keterbatasan dana riset, terutama untuk riset-riset
fundamental yang jangka panjang,

3. Tantangan Ekonomi dan Pembangunan

Di sektor ekonomi, dunia Islam menunjukkan ketimpangan yang cukup tajam. Di satu sisi,
terdapat negara-negara kaya minyak di kawasan Teluk dengan pendapatan per kapita tinggi dan
infrastruktur modern. Di sisi lain, banyak negara Muslim masih bergulat dengan kemiskinan
ekstrem, pengangguran masif, dan ketimpangan sosial-ekonomi yang melebar. Ketergantungan
pada ekspor komoditas, lemahnya sektor manufaktur, serta minimnya diversifikasi ekonomi
menjadi kendala besar dalam upaya membangun ekonomi yang berkelanjutan.

Tingkat pengangguran, terutama di kalangan pemuda, menjadi isu krusial. Keterbatasan
lapangan kerja formal dan pertumbuhan ekonomi yang tidak inklusif menciptakan potensi
disintegrasi sosial dan radikalisasi. Di tengah tantangan tersebut, sektor ekonomi syariah justru
menunjukkan pertumbuhan yang menggembirakan. Perbankan syariah, sukuk, dan berbagai
instrumen keuangan Islam lainnya telah berkembang pesat dan mendapat pengakuan global.
Namun, tantangan tetap ada, seperti kebutuhan standardisasi produk, harmonisasi regulasi
antarnegara, serta pengembangan inovasi yang mampu menjawab kebutuhan pasar modern tanpa
mengabaikan prinsip-prinsip syariah.

4. Transformasi Sosial-Budaya

Masyarakat Muslim saat ini sedang mengalami transformasi sosial yang kompleks, khususnya
dalam menghadapi modernitas dan globalisasi. Proses urbanisasi yang pesat, akses terhadap
teknologi informasi, serta penetrasi budaya populer global telah mengubah pola hidup masyarakat
Muslim, terutama generasi muda (Khairiyah, 2019). Di satu sisi, terdapat kecenderungan
meningkatnya gaya hidup konsumtif dan individualistik. Namun di sisi lain, muncul pula upaya
untuk memperkuat identitas keislaman dalam bentuk ekspresi keagamaan baru yang bersifat digital
dan transnasional (Figri et al., 2023).

Fenomena “Islam digital” menjadi bukti nyata bagaimana masyarakat Muslim tidak pasif
menghadapi perkembangan teknologi. Aplikasi-aplikasi keagamaan, platform dakwah online,
hingga forum kajian virtual menjadi sarana baru dalam menyebarkan pengetahuan dan membangun
komunitas berbasis nilai . Media sosial telah menciptakan ruang publik alternatif yang
memengaruhi cara umat Islam menafsirkan ajaran agama, membentuk opini, serta menyikapi isu-
isu sosial-politik dan moral.

5. Tantangan Lingkungan dan Pembangunan Berkelanjutan

Dunia Islam juga menghadapi tantangan serius dalam bidang lingkungan dan pembangunan
berkelanjutan. Perubahan iklim, kelangkaan air, desertifikasi, serta polusi udara dan limbah telah
menimbulkan dampak ekologis yang signifikan, terutama di kawasan Timur Tengah, Afrika Utara,
dan Asia Selatan. Kerusakan lingkungan ini diperparah oleh lemahnya kesadaran ekologis dan
minimnya kebijakan pembangunan yang berorientasi jangka panjang;

Namun, sejumlah negara Muslim telah mulai merumuskan kebijakan untuk
mentransformasikan model pembangunan mereka. Inisiatif seperti Saudi Vision 2030, UAE Green
Agenda, serta program sustainable cities di beberapa negara menunjukkan kesadaran yang tumbuh
tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara pembangunan ckonomi dan kelestarian
lingkungan. Integrasi prinsip-prinsip Islam dengan nilai-nilai ekologis mulai menjadi bagian dari
wacana keagamaan kontemporer, menandai potensi besar bagi Islam dalam menyumbang solusi
terhadap krisis global (Shihab, 2023).

Hambatan Implementasi Teori Kebangkitan

Meskipun berbagai teori kebangkitan Islam telah dirumuskan dengan kedalaman intelektual
dan kekayaan perspektif oleh para pemikir Muslim, implementasinya di dunia nyata seringkali

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 290



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License

menemui hambatan yang kompleks dan berlapis. Tantangan ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi
juga struktural, sosiologis, dan geopolitik. Dalam bagian ini, akan dianalisis secara sistematis
berbagai hambatan utama yang menghalangi proses transformasi gagasan ke dalam praksis sosial
yang berkelanjutan.

1. Kesenjangan Metodologis

Salah satu hambatan paling mendasar adalah adanya kesenjangan antara formulasi teoritis dan
realitas empiris. Banyak teori kebangkitan yang dikembangkan bersifat normatif dan idealistik,
namun kurang memiliki jembatan operasional yang konkret dan aplikatif. Misalnya, gagasan tentang
fjtihad kolektif, Islamisasi ilmu, atau sintesis antara wahyu dan akal seringkali dirumuskan dalam
tataran abstrak, tanpa petunjuk teknis yang jelas untuk pelaksanaannya dalam konteks sosial,
pendidikan, dan kebijakan publik (Abdullah, 2020).

Sebagian besar teori pembaruan juga cenderung menggunakan pendekatan makro dan
universalistik, sementara implementasi riil di lapangan membutuhkan strategi yang kontekstual dan
adaptif terhadap situasi lokal (Jauhari & Wahyudi, 2022). Kurangnya blueprint operasional yang
rinci dan absennya mekanisme penjabaran konsep menjadi kebijakan yang efektif membuat teori-
teori ini sukar diterapkan secara luas dan berkelanjutan. Akibatnya, meskipun wacana kebangkitan
Islam terus bergulir di ruang akademik dan intelektual, dampaknya terhadap perubahan sosial
seringkali terbatas.

2. Hambatan Struktural

Hambatan berikutnya bersifat struktural, mencakup kondisi sistemik dan kelembagaan yang
menghalangi terlaksananya agenda kebangkitan. Di banyak negara Muslim, birokrasi yang rigid,
tumpang tindih regulasi, dan keterbatasan infrastruktur menjadi penghambat utama pelaksanaan
reformasi (Asari, 2019). Kualitas institusi publik yang rendah, ditambah dengan keterbatasan
sumber daya manusia yang profesional dan berintegritas, semakin memperumit upaya perubahan.

Di tingkat internasional, fragmentasi otoritas keagamaan dan politik antar negara Muslim
menjadi tantangan tersendiri. Tidak adanya otoritas keagamaan tunggal atau forum kolektif yang
kredibel untuk menyatukan visi kebangkitan membuat implementasi teori yang menuntut kerja
sama transnasional sulit terwujud. Ketidaksinambungan kebijakan antar rezim yang silih berganti,
ditambah lemahnya kapasitas negara dalam perencanaan dan eksekusi kebijakan, turut
memperlemah daya dorong reformasi.

3. Faktor Internal dan Eksternal

Selain tantangan metodologis dan struktural, terdapat pula faktor internal dalam umat Islam
sendiri yang memperlemah daya implementasi teori kebangkitan. Di antaranya adalah resistensi dari
kelompok tradisionalis terhadap perubahan, lemahnya budaya kritik dan evaluasi diri di lingkungan
keilmuan Islam, serta keterbatasan kapasitas sumber daya manusia dalam mengelola transformasi
yang berorientasi pada inovasi. Konflik internal dalam penafsiran keagamaan dan polarisasi dalam
masyarakat juga memperbesar jarak antara wacana dan realitas.

Sementara itu, dari luar, tekanan geopolitik global memainkan peran yang tidak kecil.
Ketergantungan ekonomi negara-negara Muslim terhadap negara-negara maju, hegemoni budaya
dan nilai-nilai sekuler Barat, serta maraknya Islamofobia dan stereotip negatif terhadap Islam di
dunia internasional sering menjadi penghalang dalam menciptakan kerja sama lintas peradaban
yang konstruktif (Ali, 2025). Tantangan eksternal ini mempersempit ruang gerak negara-negara
Muslim dalam mengimplementasikan kebijakan-kebijakan independen yang sesuai dengan visi
peradaban Islam.

4. Evaluasi Upaya Kebangkitan

Meskipun banyak tantangan dihadapi, tidak sedikit pula inisiatif kebangkitan yang
menunjukkan hasil positif, meskipun dalam skala terbatas. Kemajuan dalam sektor ekonomi dan

291 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293



ISSN-ONLINE: 2721-1592

keuangan syariah, reformasi pendidikan tinggi di beberapa negara Muslim, serta investasi besar-
besaran dalam bidang teknologi di kawasan Teluk adalah contoh keberhasilan sebagian agenda
kebangkitan. Namun demikian, keberhasilan ini belum merata dan cenderung terfragmentasi.

Kegagalan sebagian upaya reformasi memberikan pelajaran penting. Misalnya, pendekatan
top-down tanpa partisipasi masyarakat akar rumput seringkali menciptakan kebijakan yang tidak
berkelanjutan. Selain itu, ketidakseimbangan antara aspek material (ekonomi, infrastruktur) dan
aspek spiritual (etika, moralitas) menimbulkan kekosongan nilai dalam pembangunan. Kurangnya
mekanisme monitoring dan evaluasi juga menyebabkan program-program reformasi kehilangan
arah dan efektivitas di tengah jalan.

5. Identifikasi Area-Area Kritis

Berdasarkan analisis kesenjangan dan hambatan di atas, dapat diidentifikasi sejumlah area kritis
yang memerlukan perhatian khusus dalam upaya implementasi teori kebangkitan. Pertama adalah
reformasi sistem pendidikan, baik dalam hal kurikulum, metodologi, maupun tujuan pendidikan
yang harus diarahkan pada pembentukan manusia beradab dan berintegritas. Kedua, penguatan
kapasitas penelitian dan inovasi, yang mencakup pendanaan riset, kolaborasi antar universitas, serta
insentif bagi riset-riset strategis.

Ketiga, revitalisasi demokrasi dan penguatan masyarakat sipil, yang menjadi prasyarat bagi
terbentuknya tata kelola yang baik dan akuntabel. Keempat, rekonstruksi pemikiran keagamaan,
yang harus bersifat progresif dan kontekstual, serta terbuka terhadap perubahan sosial dan
tantangan zaman. Terakhir, perlu dikembangkan teori-teori baru yang mampu menjawab tantangan
kontemporer seperti revolusi digital, perubahan iklim, krisis lingkungan, serta transformasi nilai
akibat globalisasi dan individualisme.

Dengan mengenali hambatan-hambatan ini secara kritis, dunia Islam dapat merumuskan
strategi implementasi yang lebih realistis, kontekstual, dan berkelanjutan dalam upaya
membangkitkan kembali peradaban yang tidak hanya unggul secara material, tetapi juga kokoh
dalam nilai-nilai spiritual dan etika.

4. KESIMPULAN

Revitalisasi peradaban Islam membutuhkan lebih dari sekadar teori atau wacana. Gagasan
besar para tokoh reformis hanya akan berdampak jika diterjemahkan ke dalam tindakan nyata di
berbagai bidang kehidupan umat Islam. Hambatan yang dihadapi, seperti lemahnya institusi
pendidikan, kurangnya riset dan inovasi, serta tantangan politik dan ekonomi global, harus diatasi
secara bertahap dan terstruktur. Reformasi sistem pendidikan yang berakar pada nilai-nilai Islam,
penguatan masyarakat sipil, serta pembaruan cara pandang terhadap ilmu dan modernitas
merupakan langkah awal yang strategis. Dengan pendekatan yang realistis dan kolaboratif, umat
Islam dapat membangun kembali peradaban yang maju secara ilmu pengetahuan, adil secara sosial,
dan kokoh secara spiritual.

5. DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. A. (2020). Dinamika Islam Kultural (E. A. I. dan Rusdianto (ed.); Cetakan Pe).
IRCiSod.

Ali, M. (2025). Non-Muslim Bisa Masuk Surga (I. Ali-Fauzi (ed.); Cetakan I). Milestone.

Ansary, T. (2017). Dari Puncak Bagdad Sejarah Sejarah Dunia Versi Islam. PT Serambi IImu
Semesta.

Asari, H. (2019). Agama dalam Negosiasi Historis Sejak Abad XIX. In M. Y. N. Aulia Dan (Ed.),
Buku Sejarah Islam Modern (Pertama). Perdana Publishing;

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 292



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License

Binti Khalid, A. S., & Putri, I. D. (2020). Analisis Konsep Integrasi Ilmu Dalam Islam. Wardah,
21(1), 35-49. https://doi.org/10.19109/wardah.v21i1.5822

Figri, Putri, H., & Septiana, P. (2023). Pengaruh Globalisasi terhadap Identitas Keagamaan dalam
Kalangan Pemuda Muslim. Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 1(5), 1093—-1104.
https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion/article /view/424

Jauhari, M. 1., & Wahyudi, A. (2022). Pendidikan Islam Multikultural untuk Moderasi Beragama
sebagai Kapital Kebangkitan Peradaban Indonesia. IAI Tribakti Prosiding dan ..., 1(1), 1-9.
https://prosiding.iai-tribakti.ac.id/index.php/psnp/article/view/93

Khaerussalam, A. (2025). Kontroversi Hermeneutika Al-Qur’an Progresif: Relasi Teks, Konteks,
dan Kebebasan Berpikir Nazr Hamid Abu Zayd. Ibihtafsir.
https://ibihtafsir.id/2025/04 /17 /kontroversi-hermeneutika-al-quran-progresif-relasi-teks-
konteks-dan-kebebasan-berpikir-nasr-hamid-abu-zayd/

Khairiyah, N. (2019). Pendidikan Islam Antara Harapan dan Realita PENDIDIDIKAN ISLAM
ANTARA HARAPAN DAN REALITA. 2(TAHUN).

Mahrisa, R. (2022). Integrasi Ilmu Pengetahuan dan Agama. Journey-Liaison Academia and Society,
1(1), 437-488.

Muhibuddin, M. (2022). Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Syed Muhammad Naquib Al-Attas
Dan Intelektual Muslim Indonesia. At-Tafkir, 15(2), 184-201.
https://doi.org/10.32505/at.v15i2.4672

Muslih, M. (2012). Pemikiran Islam Kontemporer , Antara Mode Pemikiran dan Model Pembacaan.
Tsaqafah, 8(2), 347. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v8i2.28

Nasution, H. (1996). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran (S. Muzani (ed.); Cetakan IV).
Penerbit Mizan.

Nasution, H. (2014). Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Bulan Bintang,

Paramitha Nanu, R. (2021). Pemikiran Syed Naquib Al Attas Dalam Pendidikan di Era Modern.
Tarbawi, 6(02), 14-29. https://journal.unismuh.ac.id/index.php/tarbawi/article/view /3436

Rahmawati, S. A., & Hasanah, U. (2015). Teori Kebangkitan Islam dan Realitasnya. Al Burhan:
Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-Qurlan, 15(1), 113-144.
https://doi.org/10.53828 /alburhan.v15i1.65

Rosyidi, A. W. (2016). Sains dalam Sejarah Peradaban Islam: Merunut akar-akar sains Islam sebagai
dasar upaya pengembangan sains dan teknologi di PTKIN. Membangun Kembali Peradaban
Islam Pestisius.

Seed, A. (2014). Pemikiran Islam (S. S. & M. N. P. S (ed.); Pertama). Baitu Hikmah Press.

Shihab, M. Q. (2023). Islam & Lingkungan (M. Nadhifah (ed.); Cetakan I). Lentera Hati.

Yatim, B. (2018). Sejarah Peradaban Islam (29 ed.). Rajawali Press.

293 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293



