
282 

 

Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu 
https://siducat.org/index.php/ghaitsa 

ISSN-ONLINE: 2721-1592 
 Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 
International License 

 
Revitalisasi Peradaban Islam: Menjembatani Teori 
Reformis dan Realitas Kontemporer  

 
Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3  

123Universitas PTIQ Jakarta 
Email: 
1ahmadkhaerusssalam@mhs.ptiq.ac.id  
2a.faruqkhaqiqi@gmail.com  
3regarisme@gmail.com 

 
Abstract: This study examines the efforts to revive Islamic civilization through the thoughts of  modern 
reformist figures such as Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, Rasyid Ridha, Fazlur Rahman, Syed 
Naquib al-Attas, Ismail Raji al-Faruqi, and Nurcholish Madjid. Their ideas cover a wide range of  fields, from 
politics and education to Islamic epistemology. However, the implementation of  these theories in the 
contemporary Islamic world still faces many obstacles, both in terms of  state structures, global challenges, 
and internal issues of  the ummah. This study uses a qualitative approach with a literature study method to 
analyze these obstacles and propose several solutions. The results of  the analysis indicate that the revival of  
Islamic civilization needs to begin with educational reform, strengthening a culture of  critical thinking, and 
collaboration between Muslim countries in facing global challenges together. 

Keywords: Islamic revival, reform of  thought, Islamic education, global challenges, civilization; 

 

user
Typewritten text
Received: 20 April 2025		         Revised: 10 Mei 2025		        Accepted: 3 Juni 2025 





This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License 

283 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

1. PENDAHULUAN 

Diskursus mengenai kebangkitan peradaban Islam tetap menjadi isu yang relevan dan urgen 
dalam kajian peradaban kontemporer. Dalam realitas global yang sarat dengan tantangan 
modernitas baik dalam bentuk sekularisasi nilai, revolusi teknologi, hingga krisis kemanusiaan 
pertanyaan mengenai posisi strategis umat Islam dan prospek kebangkitannya menjadi semakin 
mendesak untuk ditelaah secara kritis dan komprehensif. Wacana kebangkitan ini bukan sekadar 
romantisasi kejayaan masa lalu, melainkan respons aktif  terhadap kondisi umat yang memerlukan 
reformulasi dan revitalisasi nilai-nilai Islam dalam kerangka modernitas. 

Sejarah mencatat bahwa peradaban Islam pernah memimpin dunia dalam berbagai bidang 
intelektual dan sains, khususnya pada abad ke-8 hingga ke-13 M, dengan Baghdad dan Cordova 
sebagai pusatnya (Yatim, 2018). Namun, kenyataan kontemporer menggambarkan sebaliknya. 
Dunia Islam kini menghadapi kesenjangan teknologi, krisis identitas, instabilitas politik, dan 
ketimpangan ekonomi yang mengindikasikan perlunya strategi kebangkitan yang tidak hanya 
berbasis historis, tetapi juga operasional dan kontekstual. 

Kebangkitan peradaban Islam tidak dapat didekati secara simplistik sebagai proyek replikasi 
sejarah. Ia harus dimaknai sebagai proses transformatif  yang menuntut reinterpretasi nilai-nilai 
Islam secara kreatif  dalam menghadapi tantangan zaman. Pembaruan pemikiran, penguatan 
institusi pendidikan dan riset, pengembangan ekonomi syariah, serta integrasi ilmu pengetahuan 
dengan nilai-nilai spiritual menjadi komponen krusial dalam upaya ini. 

Pemikir Muslim seperti Jamaluddin al-Afghani, Muhammad Abduh, dan Muhammad Rasyid 
Ridha telah merintis fondasi awal kebangkitan Islam modern dengan menekankan pentingnya 
pembaruan pemikiran (tajdid), ijtihad, dan persatuan umat sebagai strategi menghadapi 
keterbelakangan (Yatim, 2018). Mereka menilai bahwa kemunduran umat Islam bukan berasal dari 
ajarannya, melainkan dari ketertinggalan ilmu pengetahuan, praktik keagamaan yang statis, serta 
dominasi taklid. 

Gagasan tersebut kemudian diperkuat oleh pemikir-pemikir seperti Fazlur Rahman dengan 
pendekatan double movement-nya, Ismail Raji al-Faruqi dengan Islamisasi ilmu pengetahuan, serta 
Syed Muhammad Naquib al-Attas dengan rekonstruksi epistemologi dan konsep adab sebagai basis 
pendidikan Islam (Binti Khalid & Putri, 2020). Di Indonesia, pembaruan pemikiran Islam turut 
disuarakan oleh Nurcholish Madjid, yang menekankan pentingnya desakralisasi terhadap aspek 
duniawi, pembaruan tafsir, serta keterbukaan terhadap demokrasi dan pluralisme dalam bingkai 
nilai-nilai spiritual Islam. 

Meskipun banyak tokoh pembaru Islam telah menawarkan berbagai teori dan pendekatan yang 
progresif  untuk membangkitkan kembali kejayaan peradaban Islam, kenyataannya cita-cita tersebut 
masih menghadapi banyak hambatan (Rahmawati & Hasanah, 2015). Salah satu tantangan 
utamanya adalah kesenjangan antara teori yang ideal dan kenyataan yang dihadapi umat Islam saat 
ini (Khairiyah, 2019). Di tengah arus globalisasi dan perkembangan teknologi digital, umat Islam 
justru dihadapkan pada tantangan baru sekaligus peluang besar untuk melakukan perubahan (Fiqri 
et al., 2023). 

Dengan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara kritis 
kesenjangan antara formulasi teoretis dan realitas empiris dalam wacana kebangkitan peradaban 
Islam. Selain mengeksplorasi kontribusi pemikiran tokoh-tokoh pembaharu Islam, tulisan ini juga 
mengkaji tantangan kontemporer yang dihadapi umat serta merumuskan strategi kebangkitan yang 
aplikatif, integratif, dan berorientasi masa depan. Diharapkan, kajian ini dapat berkontribusi dalam 
memperkuat agenda kebangkitan peradaban Islam secara global dan kontekstual. 

 



ISSN-ONLINE: 2721-1592 

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 284 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif  dengan metode studi pustaka (library 
research) sebagai kerangka utama. Tujuan dari pendekatan ini adalah untuk menganalisis secara 
mendalam berbagai teori kebangkitan peradaban Islam serta mengkaji kesenjangan antara formulasi 
konseptual dan realitas empirik umat Islam di era kontemporer. 

Sumber data yang digunakan terdiri dari literatur primer dan sekunder, mencakup karya-karya 
tokoh pembaharu Islam serta berbagai studi akademik terkait peradaban Islam, pembangunan, dan 
tantangan global. Selain itu, artikel jurnal, buku, yang relevan turut digunakan untuk mendukung 
analisis kontekstual. 

Metode analisis yang digunakan adalah analisis isi (content analysis) dan sintesis tematik-
komparatif. Analisis ini diarahkan untuk mengidentifikasi konsep-konsep kunci, dinamika 
transformasi pemikiran, serta hambatan struktural dan kultural yang menghambat realisasi teori 
kebangkitan. Dengan pendekatan ini, diharapkan dapat dirumuskan kerangka strategis yang 
aplikatif  dalam menjembatani teori dan realita kebangkitan peradaban Islam. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kejayaan dan Kemunduran Peradaban Islam Klasik 

Periode keemasan Islam, yang secara umum dikenal berlangsung dari abad ke-8 hingga abad 
ke-13 Masehi, merupakan masa ketika peradaban Islam mencapai puncak kejayaannya dalam 
berbagai aspek kehidupan manusia. Masa ini ditandai oleh kemajuan pesat dalam bidang ilmu 
pengetahuan, kebudayaan, filsafat, kedokteran, matematika, serta seni dan arsitektur. Tonggak 
penting dari era ini dimulai saat Dinasti Abbasiyah berhasil memantapkan kekuasaannya dan 
memindahkan pusat pemerintahan dari Damaskus ke Baghdad pada tahun 762 M (Rosyidi, 2016). 
Perpindahan ini bukan sekadar administratif, melainkan membawa transformasi besar dalam 
lanskap intelektual dan kultural dunia Islam. Baghdad kemudian tumbuh menjadi kota metropolitan 
yang megah, tempat berkumpulnya para ilmuwan, sastrawan, ahli filsafat, dan seniman dari berbagai 
penjuru dunia, menjadikannya pusat gravitasi ilmu pengetahuan dan peradaban global (Yatim, 
2018). 

Salah satu tonggak monumental dalam periode ini adalah lahirnya gerakan penerjemahan 
besar-besaran yang didukung penuh oleh Khalifah Al-Ma'mun. Melalui lembaga yang dikenal 
sebagai Bayt al-Hikmah (Rumah Kebijaksanaan), para cendekiawan Muslim menerjemahkan 
berbagai karya klasik dari Yunani, Persia, dan India ke dalam bahasa Arab. Namun, upaya ini tidak 
hanya berhenti pada penerjemahan semata; para ilmuwan Muslim justru melakukan kritik, 
pengembangan, dan sintesis terhadap teks-teks yang mereka kaji (Yatim, 2018). Dengan demikian, 
tradisi intelektual Islam tidak hanya bersifat transformatif, tetapi juga produktif  melahirkan teori-
teori baru yang menjadi sumbangan penting bagi khazanah pengetahuan umat manusia. 

Dalam bidang sains dan matematika, kontribusi para ilmuwan Muslim sangat menonjol. Al-
Khawarizmi (780–850 M), misalnya, dikenal sebagai perintis ilmu aljabar dan penemu algoritma 
yang kelak menjadi fondasi bagi perkembangan teknologi informasi masa kini. Sementara itu, Ibnu 
al-Haytham (965–1040 M) membawa revolusi dalam studi optik melalui karyanya Kitab al-Manazir, 
yang memengaruhi ilmuwan Barat seperti Roger Bacon. Di bidang kedokteran, Ibnu Sina (980–
1037 M) menulis Al-Qanun fi al-Tibb, sebuah ensiklopedia medis yang menjadi rujukan utama di 
universitas-universitas Eropa hingga berabad-abad kemudian (Yatim, 2018). Karya-karya ini 
menunjukkan betapa sains dan agama dalam Islam tidak pernah diposisikan sebagai dua kutub yang 
saling menegasikan, melainkan saling menguatkan dan memberi arah bagi kemajuan umat manusia 
(Mahrisa, 2022). 

Kemegahan peradaban Islam juga tercermin dalam pencapaian arsitekturalnya. Pada masa ini, 
berbagai bangunan monumental berdiri megah dengan estetika yang luar biasa. Masjid Agung 



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License 

285 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

Cordoba di Spanyol, Masjid Al-Azhar di Kairo, dan kompleks Alhambra di Granada merupakan 
contoh nyata dari kejayaan arsitektur Islam klasik. Inovasi dalam teknik konstruksi, penguasaan 
terhadap motif  geometris, serta penggunaan kaligrafi sebagai unsur dekoratif  menciptakan sebuah 
gaya arsitektur yang tidak hanya khas, tetapi juga memiliki pengaruh estetika lintas zaman dan lintas 
budaya hingga hari ini (Seed, 2014). 

Ada sejumlah faktor utama yang menjadi pendorong lahir dan berkembangnya peradaban 
Islam klasik (Yatim, 2018); Pertama, nilai-nilai yang terkandung dalam ajaran Islam itu sendiri. Al-
Qur’an dan hadits Nabi Muhammad SAW banyak memberikan dorongan kepada umat Islam untuk 
mencari ilmu, merenung secara rasional, dan menggali hikmah dari ciptaan Allah. Hal ini 
menjadikan pencarian ilmu sebagai bagian integral dari ibadah dan manifestasi ketakwaan. Kedua, 
adanya dukungan politik dan finansial dari para khalifah dan elit penguasa terhadap dunia ilmu 
pengetahuan. Mereka tidak hanya bertindak sebagai pemimpin politik, tetapi juga sebagai patron 
yang mendukung secara aktif  pendirian lembaga-lembaga pendidikan dan penelitian, seperti Bayt 
al-Hikmah, madrasah, dan observatorium astronomi. 

Ketiga, karakter kosmopolitan dari peradaban Islam yang terbuka terhadap pertemuan dan 
dialog dengan tradisi-tradisi intelektual lain, baik dari Yunani, Persia, India, maupun Tiongkok. 
Sikap keterbukaan ini memungkinkan terbentuknya proses akulturasi dan asimilasi pengetahuan 
yang memperkaya perkembangan keilmuan Islam. Keempat, lahirnya sistem pendidikan yang 
tertata dengan baik melalui institusi-institusi madrasah. Salah satu contohnya adalah Madrasah 
Nizamiyyah di Baghdad yang berdiri pada tahun 1067 M. Madrasah ini menjadi pionir dalam 
pengelolaan pendidikan tinggi yang sistematis, bahkan menjadi cikal bakal model universitas 
modern di Eropa. 

Kontribusi peradaban Islam klasik terhadap dunia tidak dapat disangkal. Dalam sains, para 
ilmuwan Muslim seperti Jabir ibn Hayyan dalam kimia dan Ibnu al-Haytham dalam fisika 
memperkenalkan metode observasi dan eksperimen yang menjadi fondasi dari metode ilmiah 
modern (Yatim, 2018). Di bidang filsafat, pemikiran rasional para filosof  Muslim seperti Al-Farabi, 
Ibnu Sina, dan Ibnu Rushd tidak hanya melestarikan pemikiran Yunani, tetapi juga 
mengembangkan teori-teori baru yang mengintegrasikan rasionalitas dan spiritualitas (Seed, 2014). 
Warisan ini kemudian menginspirasi filsafat skolastik di Eropa dan memberi warna dalam renaisans 
ilmiah Barat. 

Kontribusi besar juga terlihat dalam bidang matematika, seperti pengembangan aljabar, 
trigonometri, serta sistem angka Arab lengkap dengan konsep nol yang sangat revolusioner. Dalam 
bidang kedokteran, sistem rumah sakit yang dikembangkan oleh umat Islam memperkenalkan 
standar baru dalam pengelolaan kesehatan, termasuk penerapan karantina, sistem farmasi, hingga 
teknik bedah. Rumah sakit-rumah sakit ini menjadi model rujukan dalam pembentukan sistem 
kesehatan modern di Barat. 

Namun, sebagaimana banyak peradaban besar lainnya, kejayaan Islam klasik tidak berlangsung 
abadi. Memasuki abad ke-13 M, tanda-tanda kemunduran mulai terlihat. Salah satu penyebab 
eksternal yang paling menghancurkan adalah invasi Mongol yang berpuncak pada penghancuran 
Baghdad pada tahun 1258 M (Yatim, 2018). Serangan ini meruntuhkan infrastruktur ilmiah dan 
budaya yang telah dibangun selama berabad-abad. Dari sisi internal, berkembangnya pandangan 
keagamaan yang sempit dan kaku, memudarnya semangat ijtihad, serta semakin lebarnya jurang 
antara ilmu agama dan ilmu umum, turut mempercepat stagnasi intelektual di dunia Islam. 
Penutupan “pintu ijtihad” secara bertahap menjadi titik balik menurunnya dinamika pemikiran 
kritis. 

Di sisi lain, faktor politik seperti terjadinya disintegrasi kekuasaan dan konflik internal antar 
wilayah kekuasaan Islam menyebabkan melemahnya basis ekonomi dan institusional. Kemunduran 
ini diperparah oleh perubahan rute perdagangan global serta dominasi kolonialisme Eropa yang 



ISSN-ONLINE: 2721-1592 

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 286 

merampas banyak sumber daya dan wilayah strategis dunia Islam (Yatim, 2018). Meski demikian, 
penting untuk dicatat bahwa kemunduran ini tidak bersifat merata. Beberapa wilayah, seperti 
Kekaisaran Ottoman, masih menunjukkan vitalitas budaya, politik, dan militer yang cukup kuat 
hingga abad ke-16 dan 17 M. 

Sekalipun mengalami kemunduran, warisan peradaban Islam klasik tetap hidup dan 
berpengaruh hingga hari ini. Banyak fondasi sains dan sistem pendidikan modern bertumpu pada 
pencapaian para ilmuwan Muslim di masa lalu. Pengaruh arsitektur Islam masih dapat ditemukan 
dalam berbagai bangunan kontemporer, sementara motif  geometris dan estetika kaligrafi Islam 
bahkan menjadi objek kajian dalam ilmu matematika dan seni modern. Yang lebih mendalam, 
peradaban Islam klasik telah menawarkan sebuah model berharga: bagaimana rasionalitas dan 
spiritualitas dapat bersinergi secara harmonis. Model inilah yang kini menjadi sangat relevan bagi 
upaya dunia kontemporer dalam merumuskan hubungan yang sehat dan konstruktif  antara agama 
dan modernitas. 

Tokoh-Tokoh Pembaru dan Teori Kebangkitan Islam Modern 

Setelah melalui masa keemasan dan menyaksikan kemunduran peradaban Islam klasik, para 
pemikir Muslim modern berupaya merumuskan berbagai strategi untuk membangkitkan kembali 
potensi umat Islam di tengah tantangan kolonialisme, modernitas Barat, dan stagnasi internal 
(Muslih, 2012). Berbagai pendekatan teoritis dan metodologis telah ditawarkan oleh tokoh-tokoh 
terkemuka dari berbagai latar belakang keilmuan, geografis, dan kecenderungan pemikiran. Masing-
masing memberikan kontribusi signifikan terhadap upaya merevitalisasi peradaban Islam dalam 
konteks dunia modern. 

1. Jamaluddin Al-Afghani 

Jamaluddin Al-Afghani  merupakan pionir penting dalam perumusan awal teori kebangkitan 
Islam modern (Rahmawati & Hasanah, 2015). Ia melihat bahwa keterbelakangan umat Islam bukan 
disebabkan oleh ajaran Islam itu sendiri, melainkan oleh penyimpangan dalam pemahaman dan 
praktik keagamaan yang ditandai oleh sikap taklid yang membelenggu akal. Dalam konteks ini, Al-
Afghani mengajukan pan-Islamisme gagasan tentang persatuan umat Islam lintas teritori dan 
mazhab sebagai fondasi kebangkitan peradaban Islam. 

Al-Afghani menekankan bahwa kebangkitan harus diawali dengan pembaruan pemikiran 
keagamaan yang rasional, terbuka, dan progresif. Baginya, penguasaan terhadap ilmu pengetahuan 
dan teknologi modern bukan bertentangan dengan nilai-nilai Islam, tetapi justru merupakan bagian 
dari implementasi ajaran Islam yang mendorong pencarian ilmu. Konsep “al-rujū’ ilā al-Qur’ān”  
(kembali kepada Al-Qur’an) yang ia gagas bukan berarti menolak modernitas, melainkan 
merupakan seruan untuk menggali semangat progresif  dalam teks wahyu, guna menemukan titik 
temu antara Islam dan kemajuan zaman (Seed, 2014). 

2. Muhammad Abduh 

Muhammad Abduh  salah satu tokoh modernis yang paling berterpelajar. Abduh sangat 
menekankan pentingnya pelajaran disiplin ilmu pengertahuan modern. Ia memperjuangkan ide 
perubahan, agar kembali kepada Islam awal yang murni, mengadopsi ilmu pengetahuan, dan belajar 
dari ide-ide dan intuisi-intuisi modern tanpa mengorbankan Agama. Ia memilih jalan tengah, yaitu 
dengan memperjuangkan perubahan disatu sisi, dan bahwa perubahan itu harus dibimbing oleh 
Islam di sisi yang lain. Ia mengajak agar kembali ke Islam generasi awal (salaf), Islam yang sederhana, 
seperti Islamnya Nabi Muhammad Saw. dan para sahabat yang murni dan tidak rumit, dan mengajak 
agar menggunakan ujtihad untuk memecahkan masalah-masalah kontemporer (Seed, 2014).  

Abduh juga mengajak untuk menghindari taklid buta, agar kita mengetahui apa sesungguhnya 
Islam itu. Ia juga berpendapat bahwa Islam adalah Agama fitrah, yang berarti bahwa ia tidak bisa 
dan tidak akan pernah bertentangan dengan alam, hukum alam dan ilmu-ilmu yang muncul. Jika 



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License 

287 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

ada ketidaksesuaian itu bukan karena Islamnya, tapi karena penafsirannya yang keliru. Diantara isu 
yang sangat ia tekankan adalah gagasan mengenai tidak adanya konflik atau pertentangan antara 
akal dan wahyu. Ia yakin bahwa penemuan-penemuan ilmiah masa kini sehakan dengan al-Qur’an. 

3. Muhammad Rasyid Ridha 

Rasyid Ridha  merupakan salah satu tokoh pembaharu Islam terkemuka pada masa modern. 
Pendidikan formalnya dimulai di madrasah tradisional di kampung halamannya, kemudian 
dilanjutkan ke Al-Madrasah Al-Wathaniyyah Al-Islamiyyah di Tripoli pada tahun 1882 sebuah 
institusi yang didirikan oleh Syaikh Husain al-Jisr sebagai respons terhadap dominasi pendidikan 
Kristen. Melalui kedekatannya dengan al-Jisr, Ridha mulai mengenal gagasan pembaruan Islam, 
termasuk pemikiran Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh yang ia baca melalui majalah 
Al-‘Urwah al-Wuthqā.  

Pertemuannya langsung dengan Abduh di Beirut menjadi momen krusial yang memperkuat 
tekadnya dalam jalan pembaruan. Karena tekanan politik di Suriah, ia pindah ke Mesir pada Januari 
1898 dan di sana semakin aktif  menekuni pemikiran reformis bersama Abduh. Dari kolaborasi 
keduanya lahir majalah Al-Manar (17 Maret 1898), yang menjadi wadah penting bagi penyebaran 
ide-ide pembaruan serta tafsir modern al-Qur’an yang dikenal sebagai Tafsir al-Manar. Tafsir ini 
awalnya berasal dari kuliah-kuliah Abduh, yang kemudian ditulis dan disusun oleh Ridha, dan 
dilanjutkan sendiri olehnya setelah wafatnya sang guru pada 1905 (Rahmawati & Hasanah, 2015). 

Dalam bidang politik, Ridha berpandangan bahwa kebangkitan umat Islam memerlukan 
kesatuan di bawah satu kepemimpinan, sistem hukum, dan sistem pendidikan yang bersumber dari 
syariat Islam. Ia mengusulkan kebangkitan kembali sistem kekhalifahan sebagai bentuk ideal negara 
Islam. Menurutnya, calon khalifah harus memenuhi syarat tertentu, seperti kapasitas ijtihad, 
penguasaan ilmu agama, dan kemampuan berbahasa Arab. Untuk itu, ia mengusulkan pendirian 
lembaga pendidikan tinggi yang khusus mendidik calon khalifah, di mana pemilihannya dilakukan 
secara bebas oleh para lulusan lembaga tersebut, kemudian disahkan oleh Ahl al-Hallī wa al-‘Aqdī 
dari seluruh dunia Islam . 

4. Fazlur Rahman 

Fazlur Rahman , mungkin banyak yang menganggap sebagai pemikir modernis,tetapi akan 
lebih pas jika di katakan bahwa ia adalah pemikir neo-modernis . Rahman menawarkan metodologi 
yang sistematis dan ilmiah dalam proses pembaruan pemikiran Islam abad ke-20. Melalui 
pendekatannya yang terkenal sebagai double movement, ia merumuskan cara membaca Al-Qur’an 
secara historis-kontekstual. Pendekatan ini mengharuskan pembaca Al-Qur’an untuk memahami 
makna ayat dalam konteks sejarah pewahyuan, kemudian mengekstrak prinsip-prinsip universalnya 
untuk diaplikasikan dalam konteks kekinian. 

Bagi Rahman, kebangkitan peradaban Islam tidak akan tercapai tanpa reformasi menyeluruh 
dalam sistem pendidikan Islam. Ia menekankan pentingnya integrasi antara ilmu-ilmu keislaman 
klasik dan metodologi ilmu modern, serta perlunya membangun tradisi keilmuan yang kritis, 
terbuka, dan progresif. Pendekatannya menjadi inspirasi bagi banyak lembaga pendidikan Islam 
kontemporer yang ingin menjembatani tradisi dan modernitas. 

5. Ismail Raji al-Faruqi 

Ismail Raji al-Faruqi memperkenalkan konsep Islamisasi ilmu pengetahuan sebagai solusi atas 
krisis epistemologis yang menimpa umat Islam. Melalui lembaga yang ia dirikan, International 
Institute of  Islamic Thought (IIIT), ia mengembangkan metodologi integratif  untuk mengislamkan 
berbagai cabang ilmu pengetahuan modern, dengan tujuan menghilangkan dikotomi antara ilmu 
agama dan ilmu sekuler (Binti Khalid & Putri, 2020) . 

Menurut Al-Faruqi, kebangkitan peradaban Islam mensyaratkan reformulasi paradigma 
keilmuan yang berbasis tauhid. Epistemologi Islam, dalam pandangannya, harus mampu menjawab 



ISSN-ONLINE: 2721-1592 

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 288 

tantangan modernitas tanpa kehilangan akar spiritualnya. Ia juga menekankan bahwa proyek 
kebangkitan Islam tidak cukup hanya bersifat politik atau sosial, tetapi harus dimulai dari ranah 
intelektual dan filosofis. 

6. Syed Muhammad Naquib al-Attas (lahir 1931) 

Syed Muhammad Naquib al-Attas merupakan salah satu tokoh terpenting dalam diskursus 
kebangkitan peradaban Islam dari jalur epistemologi dan pendidikan. Berbeda dari pendekatan 
politik maupun hukum yang diusung oleh pembaru lain, al-Attas menekankan bahwa inti 
permasalahan umat Islam terletak pada kerusakan dalam tatanan ilmu pengetahuan, atau apa yang 
ia sebut sebagai kekacauan ilmu (confusion of  knowledge) (Paramitha Nanu, 2021). Oleh karena 
itu, dalam pandangannya, upaya membangkitkan kembali peradaban Islam harus dimulai dari 
reformasi konsep-konsep dasar dalam ilmu, serta pembangunan kembali sistem pendidikan Islam 
yang berakar pada pandangan dunia Islam (Islamic worldview). 

Konsep utama yang ditawarkan al-Attas adalah Islamisasi ilmu pengetahuan, yang ia bedakan 
secara tajam dari sekadar penyesuaian formal terhadap ilmu-ilmu Barat. Islamisasi versi al-Attas 
berangkat dari kritik mendalam terhadap asumsi-asumsi filsafat Barat yang sekuler, dan 
menyerukan perlunya pembersihan terhadap istilah, konsep, dan definisi dalam ilmu modern yang 
bertentangan dengan tauhid (Binti Khalid & Putri, 2020). Menurutnya, ilmu yang dibangun di atas 
pandangan dunia sekuler akan menghasilkan orientasi hidup yang menjauh dari tujuan penciptaan 
manusia menurut Islam. 

Di bidang pendidikan, al-Attas memperkenalkan konsep adab sebagai prinsip sentral. Adab 
bukan hanya sopan santun, melainkan mencakup pengetahuan dan pengakuan terhadap kedudukan 
yang tepat dari manusia, ilmu, dan Tuhan (Muhibuddin, 2022). Kehilangan adab, menurutnya, akan 
melahirkan manusia yang tidak tahu batas dan kehilangan arah hidup. Oleh karena itu, pendidikan 
Islam haruslah bersifat komprehensif, menggabungkan dimensi spiritual, intelektual, dan etis, guna 

melahirkan insān ʿādib (manusia beradab), yaitu manusia yang tahu tujuan hidupnya dan bertindak 
sesuai dengan nilai-nilai Ilahiyah. 

7. Seyyed Hossein Nasr 

Seyyed Hossein Nasr  menawarkan pendekatan kebangkitan Islam yang bercorak tradisionalis. 
Ia meyakini bahwa peradaban Islam hanya dapat bangkit kembali apabila mampu merawat dan 
merevitalisasi warisan intelektual dan spiritualnya yang kaya. Melalui konsep scientia sacra, Nasr 
mengajukan kerangka pemikiran yang memadukan spiritualitas, filsafat perennial, dan sains 
tradisional dalam satu sistem pengetahuan yang sakral(Khaerussalam, 2025). Nasr secara kritis 
menolak adopsi modernitas yang bersifat sekuler dan destruktif  terhadap tatanan nilai. Ia 
menegaskan pentingnya kembali kepada tradisi intelektual Islam klasik sebagai basis untuk 
menghadapi tantangan modernitas . Perspektif  ini memberi alternatif  penting dalam diskursus 
kebangkitan Islam yang cenderung didominasi oleh pendekatan rasionalis dan aktivis. 

8. Nurcholish Madjid 

Nurcholish Madjid , sebagai seorang intelektual Muslim Indonesia, Nurcholish Madjid dikenal 
luas karena gagasannya yang moderat, rasional, dan inklusif. Ia mempelopori gerakan “Islam Yes, 
Partai Islam No” pada awal 1970-an, sebagai bentuk kritik terhadap politisasi agama serta ajakan 
untuk memisahkan identitas keislaman dari simbol-simbol politik partisan. Menurutnya, Islam 
sebagai ajaran universal harus melampaui batas-batas formal dan bersifat substantif  dalam 
kehidupan sosial. Cak Nur juga mengembangkan gagasan tentang sekularisasi, yang seringkali 
disalahpahami. Baginya, sekularisasi bukanlah upaya menghilangkan agama, melainkan desakralisasi 
terhadap hal-hal duniawi yang selama ini diperlakukan seolah-olah suci. Ia menegaskan bahwa Islam 
tidak bertentangan dengan demokrasi, pluralisme, dan modernitas selama ketiganya dijalankan 
dalam kerangka nilai-nilai etika dan spiritual Islam (Nasution, 1996). 



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License 

289 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

Gagasan Cak Nur menekankan bahwa umat Islam harus merevitalisasi pemahaman 
keagamaannya agar tidak terjebak pada simbolisme semata. Ia mengajak umat Islam untuk kembali 
pada substansi ajaran, melalui pendekatan rasional dan kontekstual terhadap teks-teks keagamaan. 
Dalam pandangannya, reformasi pendidikan Islam, pembaruan tafsir, dan penguatan akhlak adalah 
kunci menuju kebangkitan peradaban Islam di era modern. Warisan intelektual Nurcholish Madjid 
sangat besar pengaruhnya dalam diskursus keislaman di Indonesia. Ia membuka jalan bagi 
munculnya pemikiran-pemikiran progresif  di kalangan intelektual Muslim dan membangun 
jembatan dialog antara Islam dan dunia modern secara harmonis. 

Realita Dunia Islam Kontemporer 

Menganalisis kondisi dunia Islam saat ini memerlukan pendekatan multidimensional yang 
mempertimbangkan aspek sosial-politik, ekonomi, pendidikan, serta perkembangan ilmu 
pengetahuan dan teknologi. Kompleksitas tantangan yang dihadapi umat Islam kontemporer tidak 
dapat dipahami secara parsial (Muslih, 2012), karena ia merupakan hasil dari interaksi panjang 
antara faktor-faktor historis, struktural, dan global yang berlangsung selama berabad-abad. Dalam 
kerangka ini, pembahasan realita dunia Islam masa kini dapat dipetakan ke dalam beberapa dimensi 
utama berikut. 

1. Kondisi Sosial-Politik Dunia Islam 

Lanskap sosial-politik di dunia Islam saat ini memperlihatkan keragaman yang cukup 
mencolok mulai dari sistem monarki absolut, kerajaan konstitusional, hingga negara-negara 
republik yang mencoba menerapkan demokrasi (Asari, 2019). Namun demikian, terdapat sejumlah 
karakteristik umum yang menandai dinamika politik di banyak negara Muslim. Pertama, 
kecenderungan otoritarianisme yang masih kuat, ditandai dengan dominasi kekuasaan eksekutif, 
lemahnya oposisi, dan keterbatasan partisipasi publik. Kedua, rapuhnya institusi demokrasi dan 
civil society yang belum berfungsi secara optimal sebagai penyeimbang kekuasaan. Ketiga, tingginya 
frekuensi konflik internal dan instabilitas politik yang berkepanjangan. 

Tantangan dalam bidang tata kelola (governance) menjadi masalah serius di sebagian besar 
negara Muslim. Korupsi yang merajalela, lemahnya supremasi hukum, dan inefisiensi birokrasi telah 
menghambat proses pembangunan. Di banyak negara, sistem checks and balances berjalan tidak 
efektif, sementara transparansi dalam pengelolaan sumber daya publik seringkali tidak memadai. 
Dalam konteks global, dunia Islam juga terlibat dalam berbagai konflik berkepanjangan yang 
bersifat multidimensi. Kasus Palestina, krisis di Suriah dan Yaman, serta ketegangan sektarian di 
Timur Tengah menjadi potret nyata dari kompleksitas tantangan keamanan yang dihadapi umat 
Islam saat ini. Persaingan antara kekuatan global dan regional, dinamika politik minyak, serta isu 
terorisme turut memperumit posisi politik negara-negara Muslim di panggung internasional. 

2. Perkembangan Ilmu Pengetahuan dan Teknologi 

Salah satu tantangan utama yang menonjol dalam dunia Islam kontemporer adalah 
kesenjangan teknologi yang signifikan dibandingkan dengan negara-negara maju. Indikator-
indikator kunci seperti jumlah hak paten, produktivitas publikasi ilmiah, serta investasi dalam 
bidang riset dan pengembangan (R&D) menunjukkan ketertinggalan yang mencolok. Data dari 
berbagai lembaga internasional menunjukkan bahwa negara-negara anggota Organisasi Kerja Sama 
Islam (OIC) secara kolektif  hanya menyumbang sekitar 1% dari total pengeluaran global untuk 
R&D, padahal mereka mewakili lebih dari 23% populasi dunia. Jumlah peneliti aktif  per satu juta 
penduduk di negara-negara Muslim juga masih jauh di bawah rata-rata global. 

Meski demikian, terdapat inisiatif  dari beberapa negara untuk mengejar ketertinggalan 
tersebut. Arab Saudi dengan proyek futuristik NEOM-nya, Uni Emirat Arab dengan program luar 
angkasa dan teknologi digitalnya, serta Malaysia dengan pengembangan kawasan teknologi tinggi 
menunjukkan upaya serius untuk membangun kapasitas sains dan teknologi. Namun, hambatan 
struktural masih membayangi: kurangnya ekosistem inovasi yang sehat, lemahnya sinergi antara 



ISSN-ONLINE: 2721-1592 

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 290 

institusi akademik dan dunia industri, serta keterbatasan dana riset, terutama untuk riset-riset 
fundamental yang jangka panjang. 

3. Tantangan Ekonomi dan Pembangunan 

Di sektor ekonomi, dunia Islam menunjukkan ketimpangan yang cukup tajam. Di satu sisi, 
terdapat negara-negara kaya minyak di kawasan Teluk dengan pendapatan per kapita tinggi dan 
infrastruktur modern. Di sisi lain, banyak negara Muslim masih bergulat dengan kemiskinan 
ekstrem, pengangguran masif, dan ketimpangan sosial-ekonomi yang melebar. Ketergantungan 
pada ekspor komoditas, lemahnya sektor manufaktur, serta minimnya diversifikasi ekonomi 
menjadi kendala besar dalam upaya membangun ekonomi yang berkelanjutan. 

Tingkat pengangguran, terutama di kalangan pemuda, menjadi isu krusial. Keterbatasan 
lapangan kerja formal dan pertumbuhan ekonomi yang tidak inklusif  menciptakan potensi 
disintegrasi sosial dan radikalisasi. Di tengah tantangan tersebut, sektor ekonomi syariah justru 
menunjukkan pertumbuhan yang menggembirakan. Perbankan syariah, sukuk, dan berbagai 
instrumen keuangan Islam lainnya telah berkembang pesat dan mendapat pengakuan global. 
Namun, tantangan tetap ada, seperti kebutuhan standardisasi produk, harmonisasi regulasi 
antarnegara, serta pengembangan inovasi yang mampu menjawab kebutuhan pasar modern tanpa 
mengabaikan prinsip-prinsip syariah. 

4. Transformasi Sosial-Budaya 

Masyarakat Muslim saat ini sedang mengalami transformasi sosial yang kompleks, khususnya 
dalam menghadapi modernitas dan globalisasi. Proses urbanisasi yang pesat, akses terhadap 
teknologi informasi, serta penetrasi budaya populer global telah mengubah pola hidup masyarakat 
Muslim, terutama generasi muda (Khairiyah, 2019). Di satu sisi, terdapat kecenderungan 
meningkatnya gaya hidup konsumtif  dan individualistik. Namun di sisi lain, muncul pula upaya 
untuk memperkuat identitas keislaman dalam bentuk ekspresi keagamaan baru yang bersifat digital 
dan transnasional (Fiqri et al., 2023). 

Fenomena “Islam digital” menjadi bukti nyata bagaimana masyarakat Muslim tidak pasif  
menghadapi perkembangan teknologi. Aplikasi-aplikasi keagamaan, platform dakwah online, 
hingga forum kajian virtual menjadi sarana baru dalam menyebarkan pengetahuan dan membangun 
komunitas berbasis nilai . Media sosial telah menciptakan ruang publik alternatif  yang 
memengaruhi cara umat Islam menafsirkan ajaran agama, membentuk opini, serta menyikapi isu-
isu sosial-politik dan moral. 

5. Tantangan Lingkungan dan Pembangunan Berkelanjutan 

Dunia Islam juga menghadapi tantangan serius dalam bidang lingkungan dan pembangunan 
berkelanjutan. Perubahan iklim, kelangkaan air, desertifikasi, serta polusi udara dan limbah telah 
menimbulkan dampak ekologis yang signifikan, terutama di kawasan Timur Tengah, Afrika Utara, 
dan Asia Selatan. Kerusakan lingkungan ini diperparah oleh lemahnya kesadaran ekologis dan 
minimnya kebijakan pembangunan yang berorientasi jangka panjang. 

Namun, sejumlah negara Muslim telah mulai merumuskan kebijakan untuk 
mentransformasikan model pembangunan mereka. Inisiatif  seperti Saudi Vision 2030, UAE Green 
Agenda, serta program sustainable cities di beberapa negara menunjukkan kesadaran yang tumbuh 
tentang pentingnya menjaga keseimbangan antara pembangunan ekonomi dan kelestarian 
lingkungan. Integrasi prinsip-prinsip Islam dengan nilai-nilai ekologis mulai menjadi bagian dari 
wacana keagamaan kontemporer, menandai potensi besar bagi Islam dalam menyumbang solusi 
terhadap krisis global (Shihab, 2023). 

Hambatan Implementasi Teori Kebangkitan 

Meskipun berbagai teori kebangkitan Islam telah dirumuskan dengan kedalaman intelektual 
dan kekayaan perspektif  oleh para pemikir Muslim, implementasinya di dunia nyata seringkali 



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License 

291 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

menemui hambatan yang kompleks dan berlapis. Tantangan ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi 
juga struktural, sosiologis, dan geopolitik. Dalam bagian ini, akan dianalisis secara sistematis 
berbagai hambatan utama yang menghalangi proses transformasi gagasan ke dalam praksis sosial 
yang berkelanjutan. 

1. Kesenjangan Metodologis 

Salah satu hambatan paling mendasar adalah adanya kesenjangan antara formulasi teoritis dan 
realitas empiris. Banyak teori kebangkitan yang dikembangkan bersifat normatif  dan idealistik, 
namun kurang memiliki jembatan operasional yang konkret dan aplikatif. Misalnya, gagasan tentang 
ijtihad kolektif, Islamisasi ilmu, atau sintesis antara wahyu dan akal seringkali dirumuskan dalam 
tataran abstrak, tanpa petunjuk teknis yang jelas untuk pelaksanaannya dalam konteks sosial, 
pendidikan, dan kebijakan publik (Abdullah, 2020). 

Sebagian besar teori pembaruan juga cenderung menggunakan pendekatan makro dan 
universalistik, sementara implementasi riil di lapangan membutuhkan strategi yang kontekstual dan 
adaptif  terhadap situasi lokal (Jauhari & Wahyudi, 2022). Kurangnya blueprint operasional yang 
rinci dan absennya mekanisme penjabaran konsep menjadi kebijakan yang efektif  membuat teori-
teori ini sukar diterapkan secara luas dan berkelanjutan. Akibatnya, meskipun wacana kebangkitan 
Islam terus bergulir di ruang akademik dan intelektual, dampaknya terhadap perubahan sosial 
seringkali terbatas. 

2. Hambatan Struktural 

Hambatan berikutnya bersifat struktural, mencakup kondisi sistemik dan kelembagaan yang 
menghalangi terlaksananya agenda kebangkitan. Di banyak negara Muslim, birokrasi yang rigid, 
tumpang tindih regulasi, dan keterbatasan infrastruktur menjadi penghambat utama pelaksanaan 
reformasi (Asari, 2019). Kualitas institusi publik yang rendah, ditambah dengan keterbatasan 
sumber daya manusia yang profesional dan berintegritas, semakin memperumit upaya perubahan. 

Di tingkat internasional, fragmentasi otoritas keagamaan dan politik antar negara Muslim 
menjadi tantangan tersendiri. Tidak adanya otoritas keagamaan tunggal atau forum kolektif  yang 
kredibel untuk menyatukan visi kebangkitan membuat implementasi teori yang menuntut kerja 
sama transnasional sulit terwujud. Ketidaksinambungan kebijakan antar rezim yang silih berganti, 
ditambah lemahnya kapasitas negara dalam perencanaan dan eksekusi kebijakan, turut 
memperlemah daya dorong reformasi. 

3. Faktor Internal dan Eksternal 

Selain tantangan metodologis dan struktural, terdapat pula faktor internal dalam umat Islam 
sendiri yang memperlemah daya implementasi teori kebangkitan. Di antaranya adalah resistensi dari 
kelompok tradisionalis terhadap perubahan, lemahnya budaya kritik dan evaluasi diri di lingkungan 
keilmuan Islam, serta keterbatasan kapasitas sumber daya manusia dalam mengelola transformasi 
yang berorientasi pada inovasi. Konflik internal dalam penafsiran keagamaan dan polarisasi dalam 
masyarakat juga memperbesar jarak antara wacana dan realitas. 

Sementara itu, dari luar, tekanan geopolitik global memainkan peran yang tidak kecil. 
Ketergantungan ekonomi negara-negara Muslim terhadap negara-negara maju, hegemoni budaya 
dan nilai-nilai sekuler Barat, serta maraknya Islamofobia dan stereotip negatif  terhadap Islam di 
dunia internasional sering menjadi penghalang dalam menciptakan kerja sama lintas peradaban 
yang konstruktif  (Ali, 2025). Tantangan eksternal ini mempersempit ruang gerak negara-negara 
Muslim dalam mengimplementasikan kebijakan-kebijakan independen yang sesuai dengan visi 
peradaban Islam. 

4. Evaluasi Upaya Kebangkitan 

Meskipun banyak tantangan dihadapi, tidak sedikit pula inisiatif  kebangkitan yang 
menunjukkan hasil positif, meskipun dalam skala terbatas. Kemajuan dalam sektor ekonomi dan 



ISSN-ONLINE: 2721-1592 

Ahmad Khaerussalam1, Ahmad Faruq Khaqiqi2, Abdurrahman Siregar3 | 292 

keuangan syariah, reformasi pendidikan tinggi di beberapa negara Muslim, serta investasi besar-
besaran dalam bidang teknologi di kawasan Teluk adalah contoh keberhasilan sebagian agenda 
kebangkitan. Namun demikian, keberhasilan ini belum merata dan cenderung terfragmentasi. 

Kegagalan sebagian upaya reformasi memberikan pelajaran penting. Misalnya, pendekatan 
top-down tanpa partisipasi masyarakat akar rumput seringkali menciptakan kebijakan yang tidak 
berkelanjutan. Selain itu, ketidakseimbangan antara aspek material (ekonomi, infrastruktur) dan 
aspek spiritual (etika, moralitas) menimbulkan kekosongan nilai dalam pembangunan. Kurangnya 
mekanisme monitoring dan evaluasi juga menyebabkan program-program reformasi kehilangan 
arah dan efektivitas di tengah jalan. 

5. Identifikasi Area-Area Kritis 

Berdasarkan analisis kesenjangan dan hambatan di atas, dapat diidentifikasi sejumlah area kritis 
yang memerlukan perhatian khusus dalam upaya implementasi teori kebangkitan. Pertama adalah 
reformasi sistem pendidikan, baik dalam hal kurikulum, metodologi, maupun tujuan pendidikan 
yang harus diarahkan pada pembentukan manusia beradab dan berintegritas. Kedua, penguatan 
kapasitas penelitian dan inovasi, yang mencakup pendanaan riset, kolaborasi antar universitas, serta 
insentif  bagi riset-riset strategis. 

Ketiga, revitalisasi demokrasi dan penguatan masyarakat sipil, yang menjadi prasyarat bagi 
terbentuknya tata kelola yang baik dan akuntabel. Keempat, rekonstruksi pemikiran keagamaan, 
yang harus bersifat progresif  dan kontekstual, serta terbuka terhadap perubahan sosial dan 
tantangan zaman. Terakhir, perlu dikembangkan teori-teori baru yang mampu menjawab tantangan 
kontemporer seperti revolusi digital, perubahan iklim, krisis lingkungan, serta transformasi nilai 
akibat globalisasi dan individualisme. 

Dengan mengenali hambatan-hambatan ini secara kritis, dunia Islam dapat merumuskan 
strategi implementasi yang lebih realistis, kontekstual, dan berkelanjutan dalam upaya 
membangkitkan kembali peradaban yang tidak hanya unggul secara material, tetapi juga kokoh 
dalam nilai-nilai spiritual dan etika. 

. 

4. KESIMPULAN 

Revitalisasi peradaban Islam membutuhkan lebih dari sekadar teori atau wacana. Gagasan 
besar para tokoh reformis hanya akan berdampak jika diterjemahkan ke dalam tindakan nyata di 
berbagai bidang kehidupan umat Islam. Hambatan yang dihadapi, seperti lemahnya institusi 
pendidikan, kurangnya riset dan inovasi, serta tantangan politik dan ekonomi global, harus diatasi 
secara bertahap dan terstruktur. Reformasi sistem pendidikan yang berakar pada nilai-nilai Islam, 
penguatan masyarakat sipil, serta pembaruan cara pandang terhadap ilmu dan modernitas 
merupakan langkah awal yang strategis. Dengan pendekatan yang realistis dan kolaboratif, umat 
Islam dapat membangun kembali peradaban yang maju secara ilmu pengetahuan, adil secara sosial, 
dan kokoh secara spiritual. 

5. DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. A. (2020). Dinamika Islam Kultural (E. A. I. dan Rusdianto (ed.); Cetakan Pe). 
IRCiSod. 

Ali, M. (2025). Non-Muslim Bisa Masuk Surga (I. Ali-Fauzi (ed.); Cetakan I). Milestone. 
Ansary, T. (2017). Dari Puncak Bagdad Sejarah Sejarah Dunia Versi Islam. PT Serambi Ilmu 

Semesta. 
Asari, H. (2019). Agama dalam Negosiasi Historis Sejak Abad XIX. In M. Y. N. Aulia Dan (Ed.), 

Buku Sejarah Islam Modern (Pertama). Perdana Publishing. 



This article licensed under Creative Commons Attribution 4.0 International License 

293 | Vol. (6) Issue (2) June 2025 Pages 282-293 

Binti Khalid, A. S., & Putri, I. D. (2020). Analisis Konsep Integrasi Ilmu Dalam Islam. Wardah, 
21(1), 35–49. https://doi.org/10.19109/wardah.v21i1.5822 

Fiqri, Putri, H., & Septiana, P. (2023). Pengaruh Globalisasi terhadap Identitas Keagamaan dalam 
Kalangan Pemuda Muslim. Jurnal Religion: Jurnal Agama, Sosial, dan Budaya, 1(5), 1093–1104. 
https://maryamsejahtera.com/index.php/Religion/article/view/424 

Jauhari, M. I., & Wahyudi, A. (2022). Pendidikan Islam Multikultural untuk Moderasi Beragama 
sebagai Kapital Kebangkitan Peradaban Indonesia. IAI Tribakti Prosiding dan …, 1(1), 1–9. 
https://prosiding.iai-tribakti.ac.id/index.php/psnp/article/view/93 

Khaerussalam, A. (2025). Kontroversi Hermeneutika Al-Qur’an Progresif: Relasi Teks, Konteks, 
dan Kebebasan Berpikir Nazr Hamid Abu Zayd. Ibihtafsir. 
https://ibihtafsir.id/2025/04/17/kontroversi-hermeneutika-al-quran-progresif-relasi-teks-

konteks-dan-kebebasan-berpikir-naṣ r-ḥ amid-abu-zayd/ 
Khairiyah, N. (2019). Pendidikan Islam Antara Harapan dan Realita PENDIDIDIKAN ISLAM 

ANTARA HARAPAN DAN REALITA. 2(TAHUN). 
Mahrisa, R. (2022). Integrasi Ilmu Pengetahuan dan Agama. Journey-Liaison Academia and Society, 

1(1), 437–488. 
Muhibuddin, M. (2022). Gagasan Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Dan Intelektual Muslim Indonesia. At-Tafkir, 15(2), 184–201. 
https://doi.org/10.32505/at.v15i2.4672 

Muslih, M. (2012). Pemikiran Islam Kontemporer , Antara Mode Pemikiran dan Model Pembacaan. 
Tsaqafah, 8(2), 347. https://doi.org/10.21111/tsaqafah.v8i2.28 

Nasution, H. (1996). Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran (S. Muzani (ed.); Cetakan IV). 
Penerbit Mizan. 

Nasution, H. (2014). Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan Gerakan. Bulan Bintang. 
Paramitha Nanu, R. (2021). Pemikiran Syed Naquib Al Attas Dalam Pendidikan di Era Modern. 

Tarbawi, 6(02), 14–29. https://journal.unismuh.ac.id/index.php/tarbawi/article/view/3436 
Rahmawati, S. A., & Hasanah, U. (2015). Teori Kebangkitan Islam dan Realitasnya. Al Burhan: 

Jurnal Kajian Ilmu dan Pengembangan Budaya Al-Qur’an, 15(1), 113–144. 
https://doi.org/10.53828/alburhan.v15i1.65 

Rosyidi, A. W. (2016). Sains dalam Sejarah Peradaban Islam: Merunut akar-akar sains Islam sebagai 
dasar upaya pengembangan sains dan teknologi di PTKIN. Membangun Kembali Peradaban 
Islam Pestisius. 

Seed, A. (2014). Pemikiran Islam (S. S. & M. N. P. S (ed.); Pertama). Baitu Hikmah Press. 
Shihab, M. Q. (2023). Islam & Lingkungan (M. Nadhifah (ed.); Cetakan I). Lentera Hati. 
Yatim, B. (2018). Sejarah Peradaban Islam (29 ed.). Rajawali Press. 


