Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu
https://siducat.org/index.php/jpt Jurnal Pendidikan
ISSN ONLINE: 2745-5645 J PT

[ JPT: Vol. 6 No. 2, Agustus 2025 | Hal. 193-125 | Tematik

Integrating Religious Moderation into Islamic Education: A
Conceptual and Practical

Haryono' Rizkan?
2Universitas Islam Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu
"haryono@mail.uinfasbengkulu.ac.id, 2 rizkan.syahbudin@mail.uinfasbengkulu.ac.id

Abstract

This article discusses the importance of integrating the values of religious moderation in Islamic education as an effort to
cultivate religious attitudes that are tolerant, inclusive, and uphold the values of peace. This study uses a conceptual and
implementative approach to examine how the concept of religious moderation can serve as a foundation for curriculum
development and the learning process in Islamic education. The discussion includes the definition of religious moderation,
its theological foundations, relevance to the socio-religious context in Indonesia, as well as implementation strategies within
formal educational settings. The article concludes with a reflection on the challenges and opportunities of applying the
values of moderation in shaping students' character in the digital era.

Keyword: religious moderation, Islamic education, tolerance, inclusivity, character;

Abstrak

Artikel ini membahas tentang pentingnya integrasi nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam sebagai upaya
menumbuhkan sikap keagamaan yang toleran, inklusif, dan menjunjung tinggi nilai-nilai perdamaian. Kajian ini
menggunakan pendekatan konseptual dan implementatif untuk menelaah bagaimana konsep moderasi beragama dapat
dijadikan pijakan dalam pengembangan kurikulum dan proses pembelajaran pendidikan Islam. Pembahasan meliputi
pengertian moderasi beragama, landasan teologis, relevansi dengan konteks sosial keagamaan di Indonesia, serta strategi
implementasi dalam lingkungan pendidikan formal. Artikel ini diakhiri dengan refleksi atas tantangan dan peluang
penerapan nilai moderasi dalam pembentukan karakter peserta didik di era digital.

Kata Kunci: moderasi beragama, pendidikan Islam, toleransi, inklusif, karakter;

113


https://siducat.org/index.php/jpt
mailto:1haryono@mail.uinfasbengkulu.ac.id
mailto:rizkan.syahbudin@mail.uinfasbengkulu.ac.id

114 | Integrating Religious Moderation into Islamic Education: A Conceptual and Practical

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan negara yang dikenal dengan keragaman budaya, suku, ras, dan agama yang begitu
kompleks. Kondisi ini menjadikan Indonesia sebagai laboratorium sosial yang sangat strategis dalam
menerapkan nilai-nilai toleransi dan koeksistensi damai. Dalam konteks ini, pendidikan Islam memiliki peran
yang sangat penting dalam membangun sikap keberagamaan yang moderat dan inklusif, terutama di kalangan
generasi muda(Azra, 2006)

Moderasi beragama dalam pendidikan Islam menjadi semakin urgen ketika kita menyaksikan
meningkatnya narasi ekstremisme keagamaan di berbagai platform digital. Banyak kalangan muda terpapar
konten keagamaan yang sempit, eksklusif, bahkan mengarah pada kekerasan simbolik dan fisik(Hasan, 2018).
Hal ini terjadi akibat rendahnya literasi keagamaan dan lemahnya sistem pembinaan karakter keislaman yang
menyentuh esensi agama sebagai rahmat bagi seluruh alam.

Dalam perspektif Islam sendiri, nilai-nilai moderasi bukanlah hal baru. Al-Qur'an secara eksplisit menyebut
umat Islam sebagai ummatan wasathan, yaitu umat yang berada di tengah-tengah, adil, seimbang, dan tidak
ekstrem(Shihab, 2002). Konsep ini menegaskan bahwa Islam adalah agama yang menolak sikap berlebihan
(ghuluw) maupun sikap mengabaikan (tafrith). Oleh sebab itu, pendidikan Islam sebagai instrumen strategis
harus menjadikan nilai-nilai wasathiyah ini sebagai fondasi dalam penyusunan kurikulum, metode
pembelajaran, dan budaya institusional.

Kementerian Agama Republik Indonesia sejak tahun 2019 telah menjadikan program Moderasi Beragama
sebagai salah satu prioritas nasional, untuk menanggapi dinamika keberagamaan yang berkembang dalam
masyarakat. Moderasi beragama didefinisikan sebagai cara pandang, sikap, dan praktik beragama yang adil
dan seimbang, yang menjunjung tinggi nilai kemanusiaan dan menghargai perbedaan(Burhanudin, 2022). Oleh
karena itu, pendidikan Islam tidak hanya bertanggung jawab dalam menyampaikan ilmu keislaman, tetapi juga
berperan dalam membentuk karakter peserta didik yang damai, terbuka, dan siap hidup dalam masyarakat
yang majemuk.

Sayangnya, dalam praktiknya, integrasi nilai-nilai moderasi ini masih menghadapi berbagai tantangan,
seperti resistensi dari sebagian pendidik yang masih berpikir normatif-doktrinal, kurangnya pelatihan tentang
pendekatan moderat dalam mengajar, serta belum meratanya pengembangan kurikulum yang sensitif
terhadap isu keberagaman. Belum lagi tantangan dari luar seperti arus informasi digital yang sulit dikontrol
dan berpotensi meradikalisasi cara berpikir peserta didik(Hasan, 2018).

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk mengkaji secara konseptual dan implementatif bagaimana
nilai-nilai moderasi beragama dapat diintegrasikan dalam sistem pendidikan Islam, baik melalui pendekatan
teologis, pedagogis, maupun kultural. Diharapkan dari kajian ini dapat ditemukan strategi yang aplikatif untuk
memperkuat pendidikan Islam sebagai ruang tumbuhnya generasi muslim yang moderat, toleran, dan penuh
cinta damai.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi pustaka (library
research), yang berfokus pada kajian literatur dan dokumen yang relevan terkait tema moderasi beragama
dalam pendidikan Islam. Pendekatan ini dipilih karena sesuai untuk menelaah secara mendalam konsep-konsep
normatif dan implementatif yang berkembang dalam wacana keilmuan Islam dan pendidikan
kontemporer(Sugiyono, 2021)

Data dalam penelitian ini dikumpulkan melalui penelusuran terhadap berbagai sumber tertulis, baik yang
bersifat primer seperti Al-Qur'an dan hadis, maupun sekunder seperti buku-buku akademik, artikel jurnal,
laporan resmi Kementerian Agama, serta dokumen kebijakan pendidikan yang membahas integrasi nilai-nilai
moderasi dalam sistem pendidikan. Penelusuran juga dilakukan terhadap berbagai hasil penelitian sebelumnya
yang membahas praktik pendidikan moderat di lembaga-lembaga pendidikan Islam, baik di tingkat dasar,
menengah, maupun tinggi(Moleong, 2017). Prosedur pengumpulan data dilakukan melalui tahapan berikut:

1. ldentifikasi sumber primer dan sekunder yang membahas moderasi beragama, pendidikan Islam, dan
penguatan karakter keagamaan.

Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu



Haryono| 115

2. Klasifikasi sumber berdasarkan topik bahasan: konseptual-teologis, kebijakan pendidikan, dan strategi
implementasi.

3. Analisis isi (content analysis) terhadap data yang ditemukan, khususnya untuk menelusuri narasi
dominan, nilai-nilai kunci, serta pendekatan metodologis yang digunakan oleh para penulis
sebelumnya(Krippendorff, 2013)

4. Interpretasi data untuk menarik kesimpulan yang bersifat reflektif dan argumentatif mengenai integrasi
nilai moderasi dalam pendidikan Islam.

Teknik analisis yang digunakan dalam studi ini adalah analisis tematik, yaitu dengan mengelompokkan
data ke dalam tema-tema utama yang berhubungan dengan tujuan penelitian. Analisis dilakukan dengan
prinsip berpikir induktif, yakni menarik pemahaman umum dari data spesifik berdasarkan hasil telaah
literatur(Miles, Matthew B., & Huberman, 2014). Melalui teknik ini, diharapkan diperoleh pemahaman yang
komprehensif tentang sejauh mana nilai-nilai moderasi beragama telah dipraktikkan dalam pendidikan Islam
dan apa saja hambatan serta peluang yang menyertainya.

Validitas data dalam penelitian ini diperkuat melalui teknik triangulasi sumber, yaitu membandingkan dan
mengonfirmasi informasi dari berbagai literatur dengan sumber yang berbeda, untuk memastikan bahwa hasil
temuan tidak bersifat bias atau sepihak(Creswell, 2014). Triangulasi ini penting mengingat sensitivitas isu
moderasi beragama yang sering kali ditafsirkan secara politis atau ideologis oleh berbagai kelompok
masyarakat.

Dengan demikian, metode yang digunakan dalam penelitian ini tidak hanya memungkinkan penulis untuk
mengeksplorasi pemahaman konseptual tentang moderasi beragama, tetapi juga memberi ruang untuk
mengevaluasi implementasi dan tantangan yang muncul dalam konteks pendidikan Islam di Indonesia.

PEMBAHASAN

A. Urgensi Integrasi Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam

Moderasi beragama merupakan pendekatan keberagamaan yang menekankan keseimbangan, keadilan, dan
toleransi dalam memahami serta menjalankan ajaran agama(Azra, 2019). Dalam konteks Indonesia yang
multikultural, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi sebagai wahana transmisi ilmu-ilmu keislaman, tetapi
juga memiliki peran penting dalam membentuk karakter peserta didik yang toleran dan inklusif(Hafidzi, 2020)
Sikap keberagamaan ekstrem baik dalam bentuk radikalisme kanan maupun liberalisme tanpa batas berpotensi
merusak nilai-nilai persatuan dan mengancam keberagaman bangsa.(Mukhibat, 2021) Karena itu, pendidikan
Islam harus mengambil posisi strategis dalam merawat harmoni sosial melalui penyematan nilai-nilai moderasi
ke dalam setiap aspek pembelajarannya(Maimun, 2022)

Moderasi beragama memiliki landasan yang kuat dalam Al-Qur'an, seperti dalam QS. Al-Baqgarah [2]:143 yang
menyatakan bahwa umat Islam adalah "ummatan wasatan" (umat yang pertengahan)(D. A. RI, 2010). Ayat ini
menegaskan bahwa Islam mengajarkan keseimbangan, baik dalam akidah, ibadah, maupun muamalah3.
Dengan demikian, penanaman moderasi melalui pendidikan bukan sekadar strategi sosial, tetapi juga
kewajiban teologis(M. Q. Syihab, 2017)

B. Strategi Implementasi Nilai Moderasi Beragama

Agar nilai-nilai moderasi beragama tidak berhenti pada tataran wacana konseptual, diperlukan strategi
implementasi yang menyentuh seluruh aspek pendidikan secara komprehensif. Pendidikan Islam harus mampu
menjadi media transformasi nilai, bukan hanya melalui penyampaian materi ajar, tetapi juga melalui
keteladanan, lingkungan pembelajaran, dan penguatan budaya dialogis(Maimun, 2022). Strategi berikut ini
mencerminkan pendekatan sistemik yang dapat diterapkan dalam berbagai satuan pendidikan Islam untuk
menginternalisasikan nilai-nilai moderasi beragama secara efektif:

1. Integrasi Nilai dalam Kurikulum Pendidikan Islam

Kurikulum merupakan instrumen formal yang paling efektif dalam mentransformasikan nilai moderasi(Nata,
2019). Integrasi ini dilakukan dengan dua cara utama: pertama, secara eksplisit, yaitu melalui mata pelajaran
yang secara langsung membahas toleransi, perdamaian, dan keberagaman seperti Pendidikan Agama Islam
(PAI), Sejarah Kebudayaan Islam, dan Pendidikan Kewarganegaraan; dan kedua, secara implisit melalui

ISSN ONLINE: 2745-5645



116 | Integrating Religious Moderation into Islamic Education: A Conceptual and Practical

pendekatan tematik lintas mata pelajaran(Azra, 2019).Sebagai contoh, materi tentang figh muamalah dapat
diarahkan pada pemahaman tentang pentingnya adil dalam berinteraksi lintas agama, atau materi akidah
akhlak dapat menekankan pentingnya berbuat baik kepada non-Muslim (QS. Al-Mumtahanah [60]:8)(D. A. R,
2010). Kementerian Agama RI sendiri telah merilis “"Modul Moderasi Beragama” untuk madrasah dan sekolah
umum sebagai acuan penguatan kurikulum berbasis nilai moderasi(K. RI, 2021)

2. Peningkatan Kapasitas dan Peran Guru

Guru adalah role model dan agen utama dalam internalisasi nilai moderasi. Penelitian menunjukkan bahwa
guru yang memiliki pandangan keagamaan yang moderat, serta mampu membangun komunikasi terbuka
dengan siswa, lebih efektif dalam membangun suasana kelas yang toleran(Sauri, 2020) Maka, pelatihan guru
perlu diarahkan pada pembekalan tentang pendidikan multikultural, pengelolaan konflik, serta pedagogi yang
sensitif terhadap keberagaman. Lebih jauh, guru harus mampu membedakan antara sikap fanatik terhadap
kebenaran ajaran Islam dengan sikap memonopoli kebenaran yang menafikan eksistensi pihak lain(Mujani,
2018) Keseimbangan inilah yang menjadi ciri khas pendidik moderat.

3. Pembiasaan Melalui Budaya Sekolah

Internalisasi nilai moderasi tidak cukup hanya melalui ranah kognitif, tetapi juga harus melalui pembiasaan.
Budaya sekolah yang inklusif—misalnya dengan memperingati hari besar lintas agama secara bersama-sama,
membangun kerja sama sosial lintas kepercayaan, dan penguatan etika komunikasi di lingkungan sekolah—
dapat membentuk karakter peserta didik yang beradab(Rahmat, 2020) Contoh lain, sekolah dapat
menyelenggarakan kegiatan debat atau diskusi lintas iman dengan melibatkan narasumber dari berbagai latar
belakang. Kegiatan semacam ini menanamkan nilai keterbukaan dan sikap dialogis dalam beragama.(Yusdi,
2021)

4. Pemanfaatan Media dan Teknologi Digital

Di era revolusi industri 4.0 dan society 5.0, peserta didik tidak hanya berinteraksi secara fisik tetapi juga di
ruang digital. Maka, moderasi beragama harus menyentuh ranah media sosial dan internet. Peserta didik harus
dibimbing agar mampu bersikap kritis terhadap konten keagamaan yang mereka konsumsi secara daring, serta
didorong untuk menjadi penyebar narasi Islam rahmatan lil-"alamin(Wahid, 2021) Guru dan sekolah perlu
menciptakan konten kreatif seperti video dakwah, poster edukatif, podcast islami, dan infografis toleransi agar
nilai-nilai moderasi dapat menjangkau generasi muda melalui platform yang mereka gunakan sehari-
hari.(Amin, 2022)

C. Tantangan Implementasi di Lapangan

Implementasi nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam tentu tidak lepas dari berbagai tantangan. Di
antaranya:

1. Ideologisasi Keagamaan yang Sempit

Masih terdapat guru atau institusi pendidikan yang memiliki pemahaman keislaman yang rigid dan eksklusif.
Mereka menganggap moderasi sebagai bentuk kompromi terhadap agidah dan melemahkan semangat
dakwah(Azra, 2021) .Hal ini menjadi hambatan utama dalam proses internalisasi moderasi beragama.

2. Polarisasi Sosial dan Politik

Dinamika politik identitas di Indonesia beberapa tahun terakhir telah menciptakan ketegangan sosial berbasis
agama. Polarisasi ini kerap dieksploitasi oleh aktor-aktor politik untuk kepentingan elektoral dan seringkali
melibatkan simbol dan jargon keagamaan dalam retorika publik(Mietzner, 2020). Narasi “kami versus mereka”
seperti ini dengan mudah menyusup ke ruang kelas melalui media sosial dan diskursus sehari-hari peserta
didik, menyebabkan meningkatnya sikap eksklusivisme beragama.

3. Minimnya Literasi Keagamaan yang Kritis

Peserta didik di era digital cenderung mengakses informasi agama secara instan dari media sosial dan platform
daring lainnya. Namun, kemampuan mereka dalam memilah konten yang sahih dan konstruktif masih rendah.
Kurangnya pendampingan dari pendidik dan lemahnya budaya literasi kritis menyebabkan peserta didik
mudah terpengaruh oleh konten keagamaan yang bersifat provokatif, intoleran, bahkan mengarah pada
radikalisme(M. Sutrisno, 2020). Tantangan ini menuntut peran aktif guru dan institusi dalam mendampingi serta
membekali peserta didik dengan kemampuan berpikir kritis secara keagamaan.

Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu



Haryono| 117

D. Peluang Penguatan Moderasi Beragama
Walaupun ada tantangan, peluang penguatan nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam tetap terbuka
lebar:

1. Dukungan Kebijakan Pemerintah

Pemerintah melalui Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi telah
memberikan arah kebijakan yang jelas dalam penguatan pendidikan karakter, khususnya nilai-nilai moderasi
beragama. Salah satu wujudnya adalah program revitalisasi pendidikan madrasah berbasis moderasi serta
pelatihan guru PAl mengenai konsep Islam wasathiyah yang inklusif dan kontekstual(K. A. RI, 2020). Hal ini
menunjukkan komitmen negara dalam menjadikan moderasi beragama sebagai fondasi pendidikan nasional.

2. Perkembangan Teknologi Pendidikan

Transformasi digital dalam dunia pendidikan memberikan ruang besar untuk memperluas jangkauan
internalisasi nilai moderasi beragama. Pemanfaatan platform digital seperti e-learning, webinar interaktif, serta
kampanye nilai toleransi di media sosial telah terbukti efektif dalam menyampaikan pesan-pesan moderasi
secara kreatif dan masif(Syaifulloh, 2022). Teknologi menjadi sarana strategis dalam menjangkau generasi
digital native yang akrab dengan dunia virtual.

3. Meningkatnya Kesadaran Generasi Muda

Survei nasional menunjukkan bahwa sebagian besar generasi muda Muslim Indonesia memiliki kecenderungan
untuk bersikap terbuka, toleran, dan menghargai keberagaman. Kesadaran ini merupakan modal sosial yang
kuat bagi dunia pendidikan untuk menumbuhsuburkan nilai-nilai moderat dalam kehidupan sehari-hari(Jakarta,
2019). Dengan penguatan kurikulum, pendampingan guru, serta pembiasaan melalui lingkungan belajar yang
kondusif, nilai-nilai tersebut dapat terus dikembangkan.

E. Refleksi Kritis terhadap Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam di Era Digital

Perkembangan teknologi digital telah mengubah wajah pendidikan, termasuk pendidikan Islam. Di satu sisi,
digitalisasi membuka ruang yang sangat luas bagi penyebaran pengetahuan dan penguatan nilai-nilai Islam
rahmatan lil '‘alamin. Namun di sisi lain, era digital juga menyimpan potensi besar terhadap penyebaran
ideologi ekstrem, radikalisme, serta intoleransi berbasis agama, terutama melalui media sosial dan platform
digital lainnya(Nugroho, 2020)

Dalam konteks ini, nilai-nilai moderasi beragama perlu diaktualisasikan secara lebih kontekstual agar mampu
menjawab tantangan zaman. Moderasi tidak lagi cukup hanya diajarkan secara verbal dalam ruang kelas, tetapi
harus diterapkan dalam pembelajaran berbasis media digital, budaya sekolah, serta praktik kehidupan
keagamaan siswa sehari-hari. Pendidikan Islam memiliki peran strategis untuk menciptakan ruang literasi
digital yang bernuansa damai, inklusif, dan menumbuhkan sikap toleran(Azra, 2020)

Salah satu refleksi utama adalah pentingnya literasi digital berbasis nilai keagamaan moderat. Peserta didik
saat ini menjadi generasi yang sangat aktif di dunia maya. Tanpa adanya bimbingan dalam mengakses dan
menyaring informasi, mereka rentan terpapar konten keagamaan yang bernuansa provokatif dan eksklusif.
Maka dari itu, lembaga pendidikan Islam perlu memasukkan penguatan literasi digital yang sejalan dengan
prinsip wasathiyah, yakni prinsip jalan tengah dalam beragama (Hasyim, 2021)

Guru dan pendidik tidak hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai role model dan digital
educator yang mampu memberikan teladan sikap beragama yang santun dan terbuka di ruang digital. Dalam
praktiknya, hal ini bisa diwujudkan dengan mengarahkan siswa untuk mengikuti konten edukatif bernuansa
moderat, mengadakan pelatihan literasi digital keagamaan, serta membiasakan siswa untuk berpikir kritis
terhadap informasi yang mereka temui secara daring(E. Sutrisno, 2021)

Refleksi lainnya adalah pentingnya membuka ruang dialog antarumat dan antarbudaya. Keberagaman
merupakan realitas sosial yang tak terhindarkan di Indonesia, namun masih sering direspons dengan sikap
eksklusif dan segregatif. Melalui pendekatan dialogis dalam pendidikan, siswa dapat dilatih untuk mengenali,
memahami, dan menghargai perbedaan agama, mazhab, dan keyakinan sebagai kekayaan sosial, bukan
ancaman(Wahid, 2019)

ISSN ONLINE: 2745-5645



118 | Integrating Religious Moderation into Islamic Education: A Conceptual and Practical

Pendidikan Islam harus mendorong lahirnya proyek-proyek kolaboratif yang melibatkan siswa lintas latar
belakang, baik dalam bentuk diskusi lintas agama, pementasan seni budaya multikultural, maupun forum
virtual dialog lintas iman. Inisiatif semacam ini tidak hanya mengajarkan toleransi secara teoritik, tetapi juga
membentuk pengalaman konkret dalam keberagaman.

Akhirnya, budaya moderasi beragama harus diinternalisasi dalam sistem dan ekosistem sekolah itu sendiri.
Lembaga pendidikan harus memiliki visi moderasi yang jelas, dituangkan dalam kebijakan sekolah, kurikulum,
dan kegiatan ekstrakurikuler. Lingkungan sekolah yang aman, inklusif, dan terbuka akan menjadi ruang subur
bagi tumbuhnya karakter siswa yang menjunjung tinggi nilai-nilai kebhinekaan dan perdamaian(Mukhibat,
2022)

F. Dinamika Tantangan Sosial-Budaya terhadap Internaliasi Moderasi Beragama

Di tengah proses penguatan nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam, terdapat dinamika tantangan
sosial-budaya yang tidak bisa diabaikan. Salah satunya adalah benturan antara nilai-nilai keagamaan yang
moderat dengan realitas sosial yang diwarnai oleh polarisasi ideologi, ujaran kebencian berbasis agama, dan
fenomena intoleransi di kalangan remaja(Alwi, 2020). Fenomena ini diperparah oleh penetrasi media sosial
yang menjadi sarana persebaran informasi yang sering kali tidak terverifikasi secara akurat(Sutopo, 2021)
Dalam konteks pendidikan formal, peserta didik yang berasal dari latar belakang sosial dan kultural yang
beragam juga membawa serta perspektif keagamaan yang tidak seragam. Hal ini tentu menjadi tantangan
tersendiri bagi guru dalam membangun ruang dialogis yang terbuka dan seimbang antara keyakinan pribadi
dengan nilai-nilai kebangsaan(Nugraha, 2022). Ketika moderasi beragama hanya ditekankan pada aspek
kognitif tanpa menyentuh ranah afektif dan psikomotorik peserta didik, maka internalisasi nilai ini akan
kehilangan daya pengaruhnya.

Tantangan lainnya adalah resistensi sebagian kelompok terhadap konsep moderasi beragama yang dianggap
sebagai proyek sekulerisasi atau intervensi negara dalam agama(Q. Syihab, 2019) .Persepsi semacam ini muncul
karena kurangnya sosialisasi yang menyeluruh dan pendekatan dialog yang persuasif dalam menjelaskan
bahwa moderasi bukan pelemahan iman, melainkan cara beragama yang selaras dengan prinsip rahmatan lil
alamin.

Selain itu, guru sebagai agen transformasi nilai masih banyak yang belum mendapatkan pelatihan khusus
dalam mendesain pembelajaran yang menanamkan moderasi secara integratif. Banyak di antara mereka masih
fokus pada capaian akademik berbasis konten, bukan pembentukan karakter siswa melalui pembelajaran
reflektif, kontekstual, dan dialogis(Rahmawati, 2021)

Menghadapi realitas tersebut, lembaga pendidikan Islam harus melakukan penguatan pada tiga lini utama: (1)
pengembangan kapasitas guru dalam pendidikan karakter berbasis moderasi; (2) penguatan literasi digital
siswa agar tidak mudah terpengaruh oleh narasi ekstrem; dan (3) membangun kolaborasi antara sekolah,
keluarga, dan masyarakat untuk membentuk kultur sekolah yang damai dan toleran(Zuhdi, 2020)

G. Penguatan nilai moderasi beragama dalam Pendidikan

Islam tidak akan efektif tanpa adanya sistem evaluasi yang terstruktur dan berkelanjutan. Evaluasi tidak hanya
berfungsi untuk mengukur pencapaian kognitif siswa dalam memahami konsep moderasi, tetapi juga untuk
menilai sejauh mana nilai-nilai tersebut telah terinternalisasi dalam sikap dan perilaku peserta didik di
lingkungan sekolah maupun di kehidupan sosial mereka(Suryana, 2021). Dalam konteks ini, terdapat beberapa
pendekatan evaluasi yang bisa diterapkan:

1. Evaluasi Kognitif melalui Tes dan Kuis Berbasis Nilai

Guru dapat menyusun instrumen evaluasi dalam bentuk tes pilihan ganda, isian, maupun uraian yang
mengukur pemahaman peserta didik tentang konsep moderasi, seperti toleransi antarumat beragama, makna
keberagaman, dan bahaya ekstremisme. Tes ini hendaknya disesuaikan dengan level pendidikan agar tetap
relevan dan kontekstual (Maftuh, 2020)

2. Evaluasi Afektif melalui Observasi Sikap

Guru dapat menyusun rubrik pengamatan yang menilai perilaku siswa sehari-hari di sekolah, seperti cara
mereka merespons perbedaan, kemampuan menyelesaikan konflik secara damai, serta partisipasi mereka
dalam kegiatan inklusif. Pendekatan ini menuntut keterlibatan guru dalam mengamati interaksi siswa secara
holistik, bukan hanya di dalam kelas(Fauzi, 2022)

Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu



Haryono| 119

3. Evaluasi Psikomotorik melalui Proyek dan Kegiatan Kolaboratif

Misalnya dengan memberi tugas proyek yang mengangkat tema moderasi beragama, seperti kampanye damai
di media sosial, pementasan drama bertema toleransi, atau kerja sama antar-kelas lintas latar belakang. Melalui
proyek semacam ini, siswa tidak hanya memahami nilai secara teoretis, tetapi juga mempraktikkannya secara
nyata(Yani, 2021)

4. Self-Assessment dan Peer Assessment

Siswa juga dapat diberikan kesempatan untuk melakukan refleksi pribadi terhadap sikap keberagamaan
mereka dan memberi penilaian terhadap teman sekelas secara objektif. Refleksi ini dapat mendorong
kesadaran diri dan rasa tanggung jawab kolektif dalam menciptakan lingkungan belajar yang damai dan
menghargai perbedaan(Wulandari, 2023)

5. Monitoring Jangka Panjang melalui Portofolio Karakter

Sekolah dapat mengembangkan portofolio karakter siswa sebagai catatan perkembangan nilai-nilai moderasi
yang terintegrasi dalam proses pendidikan. Portofolio ini dapat mencakup catatan hasil diskusi, jurnal pribadi
siswa, dokumentasi kegiatan sosial keagamaan, hingga feedback dari guru BK(Nasution, 2020)

Melalui strategi evaluasi yang holistik tersebut, proses penanaman nilai moderasi tidak hanya menjadi slogan
normatif, tetapi benar-benar terukur dan berkelanjutan dalam pembentukan karakter siswa.

H. Kolaborasi Pemangku Kepentingan dalam Penguatan Moderasi Beragama

Keberhasilan penguatan nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam tidak bisa hanya bergantung pada
desain kurikulum atau metode mengajar di ruang kelas. Diperlukan kolaborasi dari berbagai pihak guru, orang
tua, masyarakat, organisasi keagamaan, dan pemerintah untuk menciptakan ekosistem pendidikan yang
kondusif bagi tumbuhnya sikap keagamaan yang moderat. Sinergi antarpemangku kepentingan ini menjadi
kunci untuk menjembatani antara nilai-nilai yang diajarkan secara formal dan praktik sosial yang dijalani
peserta didik dalam kehidupan sehari-hari (Hidayat, 2021)

Guru sebagai aktor utama dalam pendidikan memainkan peran yang sangat penting dalam menginternalisasi
nilai moderasi. Tidak cukup bagi guru hanya menyampaikan materi secara konseptual; mereka harus menjadi
teladan dalam bersikap moderat, adil, dan menghargai keberagaman. Untuk itu, peningkatan kapasitas guru
dalam hal pedagogi moderat, penanganan intoleransi di sekolah, serta pemanfaatan media ajar yang
mendukung narasi toleransi perlu ditingkatkan secara sistematis(Zarkasyi, 2022)

Selain guru, keluarga juga memiliki peranan penting dalam menumbuhkan nilai keagamaan yang seimbang.
Namun, sering kali terjadi ketidaksesuaian antara nilai moderat yang diajarkan di sekolah dengan praktik yang
berlangsung di rumah. Karena itu, penting bagi institusi pendidikan untuk melibatkan orang tua melalui
kegiatan parenting dan forum komunikasi yang membahas peran keluarga dalam membentuk karakter
keberagamaan anak(Muttaqin, 2020). Konsistensi antara lingkungan sekolah dan rumah akan memperkuat
pemahaman anak terhadap nilai-nilai keagamaan yang damai dan toleran.

Lembaga-lembaga keagamaan seperti Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, dan organisasi pemuda Islam juga
dapat menjadi mitra strategis dalam pendidikan moderasi beragama. Melalui program pelatihan kader,
ceramah keagamaan lintas sekolah, dan kegiatan sosial-keagamaan bersama, peserta didik dapat belajar hidup
berdampingan dalam perbedaan secara langsung. Kolaborasi ini penting untuk menjembatani pendidikan
formal dan praktik sosial keagamaan yang inklusif(Yunus, 2021)

Pemerintah melalui Kementerian Agama dan Kementerian Pendidikan juga berperan besar dalam mendorong
integrasi nilai moderasi beragama ke dalam kebijakan dan sistem pendidikan nasional. Salah satu langkah
strategis yang telah dilakukan adalah penerbitan “Panduan Penguatan Moderasi Beragama” dan pelatihan
khusus untuk ASN dan pendidik. Namun, agar kebijakan ini efektif, diperlukan pemantauan dan evaluasi
berkelanjutan di tingkat satuan pendidikan(K. A. RI, 2019)

Di sisi lain, era digital dan globalisasi membuka peluang kerja sama internasional dalam pendidikan nilai,
termasuk melalui pertukaran pelajar, forum lintas agama, dan penyebaran konten edukatif moderat di media
sosial. Ini penting mengingat pengaruh media digital dalam membentuk cara pandang generasi muda
terhadap agama sangat signifikan. Indonesia bahkan dapat menjadi contoh negara Muslim moderat melalui
diplomasi pendidikan yang inklusif dan damai(Rahmat, 2022).

ISSN ONLINE: 2745-5645



120 | Integrating Religious Moderation into Islamic Education: A Conceptual and Practical

KESIMPULAN

Integrasi nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam bukan sekadar kebutuhan teoritis, melainkan
merupakan keharusan yang mendesak di tengah kompleksitas dinamika sosial dan keberagaman masyarakat
Indonesia. Moderasi beragama, yang mencerminkan ajaran Islam tentang wasathiyah (jalan tengah), bukanlah
konsep asing dalam khazanah keislaman, namun aktualisasinya dalam konteks pendidikan perlu terus
diperkuat secara sistemik, berkelanjutan, dan kontekstual. Nilai-nilai moderasi seperti toleransi, inklusivitas,
keseimbangan, dan keadilan merupakan pondasi penting dalam membangun budaya keberagamaan yang
damai dan berkeadaban, khususnya di lingkungan pendidikan.

Melalui telaah konseptual dan implementatif yang telah dibahas, dapat disimpulkan bahwa pendidikan
Islam memiliki peran sentral dalam menanamkan nilai-nilai moderasi sejak usia dini hingga jenjang pendidikan
tinggi. Penguatan moderasi beragama harus dilakukan secara menyeluruh melalui berbagai jalur: mulai dari
pembaruan kurikulum yang mengintegrasikan nilai-nilai moderasi secara eksplisit, penguatan kapasitas
pendidik agar mampu menjadi teladan dan fasilitator dialog, serta penciptaan iklim sekolah yang harmonis
dan terbuka terhadap keberagaman. Pendidikan tidak cukup hanya berisi transfer pengetahuan agama secara
tekstual, namun juga harus menanamkan kesadaran spiritual dan sosial yang kontekstual dan berwawasan
kebangsaan.

Selain itu, pemanfaatan media digital sebagai alat edukasi sangat penting dalam era saat ini, terutama
karena peserta didik banyak mengakses informasi dari media sosial yang tidak selalu moderat. Karena itu,
pendidikan Islam perlu bertransformasi secara kreatif dalam menyampaikan nilai-nilai keagamaan yang inklusif,
tidak menghakimi, dan berorientasi pada rahmat bagi seluruh alam. Moderasi beragama harus mampu
menjawab keresahan generasi muda atas polarisasi dan fanatisme sempit, serta mengarahkan mereka menjadi
agen perdamaian dan penyambung keberagaman.

Namun demikian, upaya integrasi nilai moderasi beragama dalam pendidikan Islam bukan tanpa
tantangan. Masih terdapat resistensi dari sebagian kalangan yang memandang moderasi sebagai bentuk
kompromi terhadap akidah, serta adanya infiltrasi ideologi keagamaan yang ekstrem melalui berbagai saluran
informal. Oleh karena itu, sinergi antara lembaga pendidikan, pemerintah, tokoh agama, dan masyarakat luas
sangat diperlukan untuk menjadikan moderasi sebagai arus utama dalam kehidupan beragama di Indonesia.
Pendidikan harus menjadi medan strategis dalam membentuk karakter siswa yang tidak hanya taat secara
ritual, tetapi juga dewasa dalam memahami perbedaan.

Secara umum, peluang untuk memperkuat moderasi beragama dalam pendidikan Islam cukup besar.
Meningkatnya wacana multikulturalisme, komitmen negara terhadap kebinekaan, serta masuknya nilai-nilai
Pancasila dalam pendidikan karakter dapat menjadi jembatan untuk menguatkan moderasi dalam sistem
pendidikan nasional. Apalagi dengan arus globalisasi yang mendorong interaksi lintas budaya dan agama,
peserta didik masa kini harus dibekali dengan kepribadian keislaman yang ramah dan mampu berdialog secara
sehat dalam kehidupan bermasyarakat.

Dengan demikian, pendidikan Islam yang berorientasi pada nilai-nilai moderasi beragama merupakan
fondasi utama dalam menciptakan generasi Muslim yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
memiliki integritas moral, kedewasaan sosial, serta komitmen kebangsaan yang kuat. Ini adalah bagian dari
ikhtiar besar menuju masyarakat Indonesia yang religius sekaligus harmonis, demokratis, dan berkeadilan.

REFERENSI

Alwi, Z. (2020). Konflik Sosial dan Pendidikan Islam Moderat.

Amin, M. (2022). Digitalisasi Dakwah dan Tantangan Moderasi.

Azra, A. (2006). Islam Substantif: Fondasi dan Arah Peradaban Islam.

Azra, A. (2019). Moderasi Beragama dalam Konteks Indonesia.

Azra, A. (2020). Islam Nusantara dan Moderasi Beragama.

Azra, A. (2021). Moderasi Beragama dalam Pendidikan Islam.

Burhanudin, J. (2022). Pendidikan Karakter dan Nilai Moderasi Beragama.

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Methods Approaches.

Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu



Haryono| 121

Fauzi, A. (2022). Mengukur Moderasi Keberagamaan Melalui Observasi Sikap. Jurnal Pendidikan Islam Moderat,
3(2), 78-94.

Hafidzi, A. (2020). Moderasi Beragama dan Pendidikan Karakter dalam Islam.

Hasan, N. (2018). Literasi Keagamaan dan Tantangan Ekstremisme.

Hasyim, M. (2021). Moderasi Beragama: Konsep dan Implementasinya di Lembaga Pendidikan.

Hidayat, M. (2021). Sinergi Pendidikan dan Masyarakat dalam Membangun Karakter Moderat.

Jakarta, L. S. 1. (LSI) & P. P. 1. dan M. (PPIM) U. (2019). Toleransi dan Keberagamaan Kaum Muda Muslim Indonesia.

Krippendorff, K. (2013). Content Analysis: An Introduction to Its Methodology.

Maftuh, B. (2020). Desain Instrumen Pendidikan Moderasi Beragama.

Maimun, L. (2022). Pendidikan Islam dan Moderasi Beragama.

Mietzner, M. (2020). Political Polarization and Democratic Decline in Indonesia. Contemporary Southeast Asia,
42(3), 447-472.

Miles, Matthew B., & Huberman, A. M. (2014). Qualitative Data Analysis: A Methods Sourcebook.
Moleong, L. (2017). Metodologi Penelitian Kualitatif.

Mujani, S. (2018). Islam dan Demokrasi di Indonesia.

Mukhibat, M. (2021). Radikalisme dan Tantangan Moderasi dalam Pendidikan Islam.

Mukhibat, M. (2022). Penguatan Karakter Moderat di Sekolah: Teori dan Praktik.

Muttagqin, I. (2020). Keluarga sebagai Basis Pendidikan Karakter Religius.

Nasution, A. (2020). Portofolio Karakter: Strategi Evaluasi Berbasis Nilai dalam Sekolah Islam.
Nata, A. (2019). Pendidikan Islam dan Tantangan Modernitas.

Nugraha, A. (2022). Guru dan Tantangan Pendidikan Toleransi di Era Multikultural.

Nugroho, H. (2020). Dampak Transformasi Digital terhadap Pendidikan Islam.

Rahmat, A. (2020). Internalisasi Nilai Moderasi melalui Budaya Sekolah. Tarbiyah: Jurnal Pendidikan Islam, 8(2),
48-55.

Rahmat, A. (2022). Digitalisasi Pendidikan Islam Moderat di Era 5.0. Jurnal Pendidikan Islam Digital, 1(1), 44-60.

Rahmawati, D. (2021). Urgensi Pendidikan Karakter dalam Penguatan Moderasi Beragama di Sekolah. Jurnal
Pendidikan Karakter, 11(1), 45-59.

RI, D. A. (2010). Al-Qur’an dan Terjemahannya.

RI, K. (2021). Modul Moderasi Beragama untuk Madrasah.

RI, K. A. (2019). Panduan Penguatan Moderasi Beragama.

RI, K. A. (2020). Buku Saku Moderasi Beragama.

Sauri, S. (2020). Peran Guru dalam Pendidikan Moderasi Beragama. Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 85-92.
Shihab, M. Q. (2002). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Maudhui atas Pelbagai Persoalan Umat.

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, dan R&D.

Suryana, D. (2021). Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Islam Berbasis Karakter.

Sutopo, B. (2021). Media Sosial dan Radikalisme Keagamaan.

Sutrisno, E. (2021). Pendidikan Islam dalam Era Digital: Peluang dan Tantangan.

Sutrisno, M. (2020). Literasi Keagamaan Kaum Muda di Era Digital: Peluang dan Tantangan. Jurnal Pendidikan
Agama Islam, 17(2), 115-129.

Syaifulloh, A. (2022). Moderasi Beragama di Era Digital: Tantangan dan Peluang. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1),
88-103.

Syihab, M. Q. (2017). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir Tematik atas Pelbagai Persoalan Umat.
Syihab, Q (2019). Islam yang Saya Anut.
Wahid, A. (2019). Dialog antar Agama: Sebuah Pendekatan Pendidikan.

ISSN ONLINE: 2745-5645



122 | Integrating Religious Moderation into Islamic Education: A Conceptual and Practical

Wahid, A. (2021). Moderasi Beragama di Era Digital. Jurnal Komunikasi Islam, 4(2), 65-70.

Wulandari, N. (2023). Self-Assessment dalam Pendidikan Karakter Islam: Studi di MAN 2 Bekasi. Jurnal Studi
Islam Dan Pendidikan, 5(1), 33-47.

Yani, R. (2021). Model Pembelajaran Proyek Moderasi untuk Siswa SMP.
Yunus, M. (2021). Peran Ormas Islam dalam Pendidikan Moderasi Beragama. Jurnal Wasathiyah, 2(1), 18-209.
Yusdi, A. (2021). Membangun Kesadaran Pluralisme Melalui Pendidikan.

Zarkasyi, A. (2022). Peningkatan Kompetensi Guru dalam Moderasi Beragama. Jurnal Pendidikan Islam
Nusantara, 4(2), 55-70.

Zuhdi, M. (2020). Membangun Budaya Damai melalui Pendidikan Islam.

Publish by: Yayasan Darussalam Bengkulu



